
 

 Journal of Scientific and Human Dimensions  

  مجلة الأبعاد العلمية والإنسانية 

Volume 2, Issue 1, 2026, Pages: 284-292 

Journal homepage: https://jshd.com.ly/index.php/jshd/en 

 

 

284 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

The Origin of the Political State in Aristotle  

 
Ramadan Muhammad Al-Tawfiq * 

Department of Philosophy, Faculty of Arts, Al-Asaba, Gharyan University, Al-Asaba, Libya 

 

 الدولة السياسية عند ارسطو نشأة 

 
 *محمد التوفيق  ن. رمضاأ

 ليبيا، الأصابعة ،جامعة غريان، الأصابعةكلية الآداب ، قسم الفلسفة

 
*Corresponding author: ramadanalstaue@gmail.com      

Received: November 09, 2025 Accepted: January 04, 2026 Published: January 28, 2026 

 

Copyright: © 2026 by the authors. This article is an open-access article distributed under the 

terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Abstract: 
He identified the primary goal of the state as striving to achieve the common good of citizens by providing a 

dignified life and realizing justice. He added that good governance is that which contributes to achieving the 

interests of all members of society, relying on reason and prudent management. Aristotle also emphasizes the 

importance of the family as the first nucleus from which civil society is formed, which in turn contributes to 

building the state, as the family is considered the first and fundamental pillar of society. 

He then addressed different types of governments and believed that the validity of these systems is a relative 

matter, such that no political system can be described as suitable for all times and places. He considered good 

governance to be that which achieves the interests of all members of society. 

Finally, understanding Aristotle’s view of the emergence of the state contributes to enriching philosophical and 

political debates and enhances our ability to analyze contemporary challenges. Aristotle’s ideas about the state 

and just governance remain relevant to modern discussions of justice and social responsibility. Therefore, the 

study of Aristotle remains an important source for understanding the philosophical foundations of politics and 

governance and opens the way for further studies on the impact of Aristotelian political philosophy on modern 

thought. 

 

Keywords: Aristotle, State, Politics, Good governance, Justice. 

  :الملخص

الأساسي    أرسطو الهدفري لتحقيق السعادة والعدالة للمواطنين وقد حدد  يرى أرسطو أن الدولة تنشأ من تطور المجتمع البش 

إن    قائلاللدولة وهو السعي إلي تحقيق الخير المشترك للمواطنين من خلال توفير الحياة الكريمة وتحقيق العدالة، واضاف  

ارسطو   كذلك يركزفي ذلك على العقل والتدبير.  معتمداالذي يساهم في تحقيق مصلحة جميع أفراد المجتمع  الجيد هوالحكم 

  بناء الدولة، حيث تعتبر  يساهم في المدني والذي بدوره    المجتمعالنواة الاولى التي يتكون منها    اباعتبارهأهمية الاسرة    على

 .مجتمعوالأساسية في ال الركيزة الاولىالاسرة هي 

وصف اي   نلا يمكهذه الانظمة مسألة نسبية بحيث  صلاحية    ثم تطرق أرسطو الي أنواعًا مختلفة من الحكومات ورأى أن

 الحكم الجيد هو الذي يحقق مصلحة جميع أفراد المجتمع، أنصالح لكل زمان ومكان واعتبر  نظام سياسي بأنه

 أخيرا 

التحديات  تحليل  على  قدرتنا  من  ويعُزز  والسياسية،  الفلسفية  النقاشات  إثراء  في  يسُهم  الدولة  لنشأة  أرسطو  رؤية  فهم  إن 

الة والمسؤولية الاجتماعية.  المعاصرة. فأفكار أرسطو حول الدولة والحكم العادل تظل ذات صلة بالنقاشات الحديثة حول العد

بالتالي، تبقى دراسة أرسطو مصدرًا هامًا لفهم الأسس الفلسفية للسياسة والحكم، وتفتح المجال لمزيد من الدراسات حول تأثير 

 .الحديث في الفكر الأسطوريةالفلسفة السياسية 

mailto:ramadanalstaue@gmail.com


285 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

  العدالة. ،الجيدالحكم ، السياسة  ،الدولة، أرسطو :الكلمات المفتاحية

 : المقدمة 

تعد فكرة الدولة واحدة من أهم المفاهيم التي تناولتها الفلسفة السياسية عبر التاريخ، وقد كان أرسطو واحداً 

من أوائل المفكرين الذين قدموا تحليلاً عميقًا لمفهوم الدولة وأصولها. في كتابه "السياسة"، ناقش أرسطو 

الأسس التي تقوم عليها الحياة السياسية في المجتمع البشري. يرى أرسطو أن    نشأة الدولة وأهدافها، وحدد 

الإنسان كائن سياسي بطبيعته، وأن الدولة هي النتيجة الطبيعية لتطور المجتمع البشري نحو تحقيق الأهداف  

تناول أرسطو في كتابه السياسة" كيف تنشأ الدولة من خلال تطور المجتمعات البشرية، بداية    د المشتركة وق

من الأسرة إلى القبيلة إلى المدينة، وأخيرًا إلى الدولة. وقد حدد الهدف الأساسي للدولة وهو تحقيق السعادة 

 للمواطنين، وذلك من خلال توفير الحياة الكريمة وتحقيق العدالة.  

طو أن الدولة هي الكيان الذي يمكنه تحقيق الخير المشترك للمواطنين، وأن الحكم الجيد هو الذي يرى أرس

 يسعى لتحقيق مصلحة جميع أفراد المجتمع.

الدولة  لمفهوم  فلسفية  أرسطو روية  قدم  كيف  ونحلل  أرسطو،  عند  الدولة  نشأة  سنتناول  البحث،  هذا  في 

تناول أشكال السلطة وانواع الحكومات    الدولة وكيفطو لقيام  سنركز على الأسس التي حددها أرس  ونشأتها

 وكيف يمكن تطبيق أفكاره في فهم النظم السياسية المعاصرة

إن فهم رؤية أرسطو لنشأة الدولة يتطلب تحليلاً لمفاهيمه الأساسية حول الطبيعة البشرية، والعدالة، والحكم 

السياسي  أ الفكر  على  كبير  تأثير  لأرسطو  كان  من  وقد  للعديد  أساسًا  أفكاره  شكلت  حيث  التاريخ،  عبر 

النظريات السياسية اللاحقة. من خلال دراسة نشأة الدولة عند أرسطو، يمكننا فهم كيف تطورت المفاهيم  

 \ .السياسية وكيف يمكن تطبيقها في السياقات 

 إشكالية البحث:

هي   وما  "السياسة"؟  كتاب  في  الدولة  نشأة  أرسطو  تناول  وتحقيق  كيف  الدولة  لقيام  التي حددها  الأسس 

 أهدافها؟

 أهمية الدراسة: 

تسليط الضوء على الأصول الفلسفية لمفهوم الدولة عند أرسطو ومع الإشارة إلي    الدراسة فيتكمن اهمية -

فيبراز  ا السياسية    دوره  السياقات  في  أرسطو  أفكار  تطبيق  لكيفية  الفهم  وتعزيز  السياس  الفكر  تطوير 

 ة. التي تساهم في فهم الأسس الفلسفية للعدالة والحكم الجيد..المعاصر

 أهداف الدراسة:

 تحليل رأي أرسطو وكيف كانت نظرته للدولة في كتاب "السياسة". .1

 التي حددها أرسطو لقيام الدولة وتحقيق أهدافها. الأساسية توضيح الأسس  .1

 المعاصرة.كيفية فهم تطبيق أفكار أرسطو في النظم السياسية  .2

 الأول: المبحث 

 نشأة الدولة السياسية عند أرسطو 

نقوم بدراسة السياسة وانواع الحكم عند أرسطو بسبب اهتمامه بالجانب العلمي فإذا تأملنا سياسته العلمية      

نجد لها تمحورت أساسيين نظري وتطبيقي، فالأول يختص بالمعرفة ذاتها، والثاني يخص المنفعة العلمية، 

 هذا الأخير مجالات شتي منها السياسة وهو موضوع اهتمامنا؟ ويضم 

فالسياسة في فكر أرسطو أرفع شأن وأشرف العلوم وأفضلها لأنه العلم الذي يبحث في كل الفنون فأرسطو      

في حياته العلمية خصوصاً المراحل الأولي اهتم بدراسة الأحياء والطبيعة والواقع كميدان لدراسته وأبحاثه  



286 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

استندت إلي الملاحظة والتجريب التي أكسبه خبرة كبيرة مكنته من تعميمها على دراساته اللاحقة في التي  

 مجال العلوم الإنسانية المتعلقة بالسياسة وغيرها من العلوم.

 السياسة عند أرسطو.

يصل   يمكنه أن( فهو يرى أن الإنسان لا  58ص :  2005هي أن تكون كعلم متنقل )محمد،  مفهوم السياسة    

العلوم  أسمي  السياسة هي  أن  أفلاطون يرى  فهو على عكس  للدولة  الآخرة  الحياة  في  العليا  المرئية  إلي 

والفنون ويتفرع منه الاقتصاد والاخلاق فعارض أستاذه أفلاطون الذي نادي بأن السلطة السياسية يجب أن  

 اجة العقل والمعرفة. تكون بأيدي القلة المتميزة برج

أما أرسطو فنادى بأن أصلح نظام الدولة هو الذي يتمكن المواطن فيه بالمشاركة في الحكم، فهو اعترف      

بالقوة المتشابكة التي تؤثر في الحياة واهتم بإيجاد العلوم العلمية، وقام بتحليل الإدارة الحكومية وطريقة  

أو تعديل وكما قال أرسطو أن غاية السياسة هي الغاية العليا   عملها وما يمكن أن يدخل عليها من إصلاح

وبأن علم السياسة هو العلم الي يصنع المواطنين النبلاء، فهو نادى في نفس الوقت بأن الطبيعة كتبة على 

الإنسان أن يعيش حياة السياسة وأن الدولة هي المنطقة أو الهيئة التي تسهل له العيش وهي تعتبر مؤسسة  

ة وطبيعية للإنسان حتي يعيش ويتقدم ليتمكن من إشباع رغباته فالسياسة لم تكن عنده مجرد دراسة ضروري 

نظرية فقط بل كانت دراسة عملية تجريبية هدفت إلي الإحاطة بالخير النسبي والمطلق، فإذا تصفحنا كتابات 

كومات التي وجدت في أرسطو وخاصة في السياسة التي اعتمد في كتابتها على دراسات تفصيلية من الح

كما اعتمد أيضاً على دراسته   -أثينا    -اسبرطة    -قرطاجة    -الوقت الذي عاش فيه، وأهمها حكومة كريت  

وكتابات أستاذه أفلاطون فقد قام أرسطو بتحليل الشرور التي سادة المدن اليونانية والمفاسد التي عمت عليها  

الت لعلمية  لوسائل  موضحاً،  وينتقدها  فأرسطو  السياسة،  المخاطر،  هذه  على  تتغلب  أنها  يرى  ي 

( ما ميز عمله هو تميزه بين السياسة الجيدة والسياسة الرديئة، وحتي تكون دراسته  95،ص 1994)الحاج: 

فيما يخص السياسة وأنظمة الحكم تحديداً سياسياً وكذا استعانته في كتاباته السياسية بما توفر له من معلومات  

هذه الأنظمة حتي أصبح الفكر السياسي فكراً متسع الدائرة والاهتمام وهكذا ميز دستورية وسياسية حول  

أرسطو بين السياسة في صفاتها المثلى لتحقيق ما يناط لها وماهية السياسية التي قد تلائم دولة ما ولا تلائم 

 أخرى غيرها، أي أنه فرق بين السياسة الفضلي والسياسة ممكنة التطبيق. 

 الدولة:نشأة  •

يرجع أرسطو اصل الدولة إلي الأسرة، المكونة من الزوج والزوجة السيد والعبد وان تجمع مجموعة      

من الأسر والعائلات تولدت منها  القرية وهذه الأخيرة: ) تقوم بوظيفتين ليست في متناول الأسرة، إصدار 

لتنظيم العبادات التي تشترك بها  الأحكام، وإجراء الاحتفالات الدينية( يلزم في الواقع سلطان قوة الأسرة  

(  وهي بهذا اسمي من الأسرة 22،ص 1998شتي الأسر، والحكم في النزاعات التي تنشأ فيما بينها )فتح الله: 

ومن تجمع العديد من القرى تنشأ المدينة كوعاء للبناء الاجتماعي ترمي إلي تحقيق الخير الأعظم بوصفها  

القائمة على التخصص المهني، بمعني لما  الجماعة الكاملة التي يفترض فيها إ رضاء كل حاجات الحياة 

في   كانت كل مجموعة توجد بصورة طبيعية بهدف إرضاء بعض الحاجات الطبيعية، فهي توجد جميعاً 

 سبيل ذاتها. 

أن إنجاز الحركة، الذي توصلت به إلي أن وحدة بين كائنات إنسانية، هو تلك الوحدة أو الجماعة التي لا   

 ( 183ص السابق، أياً غيرها أن تتوصل لان تكون بها )فتح الله المرجع  يمكن

وعلى هذا النحو تنشئ الدولة نشأة طبيعية، فهي تمثل طبيعياً للأسرة والقرية، وليس مصطنعة تقوم       

على سد احتياجات الأفراد، كما هو حاصل عند أفلاطون، فالدولة ضرورة تتطلبها طبيعة الإنسان الذي هو  

بيعة حيوان سياسي في حالة " نقص " خلق طبيعياً للعيش في مجتمع لذلك فهو تطلع دائم ومستمر نحو  لط

الاتحاد بالجماعة السياسية لتحقيق الاكتفاء الذاتي، وهذا الآمر يصوره أرسطو بقوله ) وولف فرنسيس، 

ون صالحة لبلوغ  ( في الواقع أن كل جماعة بشرية ترمي إلي خير يسد ذلك النقص الخاص وتك 179ص 



287 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

تلك الغاية الخاصة بالجماعات الكاملة، والغاية التي ترمي إليها الجماعة لبلوغ تلك الغاية الخاصة بالجماعة  

الكاملة، والغاية التي ترمي إليها الجماعة الكاملة هي بالضبط الخير الأعظم وهذا الخير الاعظم بصورة  

لسياسية ليس تحقيق المعيشة المادية فحسب، بل أن يحيوا  مزدوجة  ووفقاً لهذا القول فإن هدف الجماعة ا

بطريقة أفضل، وهو ما يعني أن الحياة والسياسة تكون بالنسبة للإنسان أفضل حياة ممكنة، وعلى هذا فإن  

الدولة هي بطبع فوق العائلة وفوق كل فرد لأن الكل بالضرورة فوق الجزء، ما دام على الحقيقة وعلى هذا 

نسان حيوان سياسي أي أنه لا يعيش الا في مجتمع سياسي لتحقيق ذاته في الدولة، وقد أكد  النحو فان الا 

أرسطو على أن الانسان الذي لا يستطيع أن يعيش في جماعة فليس له مع استقلاله حاجات فذلك لا يستطيع  

 أليته أن يكون عضواً في الدولة انما هو بهيمة أو الة. 

حيوانات فانه يصبح أشنعها إذا عاش بلا قوانين وبلا عدل، ومن هنا فان الدولة  واذا كان الانسان افضل ال    

هي الجماعة العظمي التي تهدف الي تحقيق حية من علاقة الجزء فيها بالجزء ليست علاقة ميكانيكية بل  

لاء  علاقة عضوية الامر الذي يترتب عليه ان الدولة لها حياة خاصة واعضائها لهم حياة كذلك، وحياة هؤ

الاعضاء داخلة ضمن الحياة العليا وهي حياة الدولة، واذا كان الفارق بين الجسم العضوي والا عضوي ان  

الاول له غاية في نفسه، والثاني له غاية خارجة عنه، كانت الدولة لها غاية في نفسها )المرجع السابق،  

 (. 177ص 

واذا كانت الدولة تنشئ طبيعية كما أسلفنا القول فإنها كما يرى ارسطو ليست أصلية لأنها أخر الجماعات     

وراثياً، بيد أنها طبيعية بالنسبة للإنسان، وكلمة طبيعي لا تقبل الخلط مع كلمة أصلي، لأن طبيعة كائن ما  

م دون أن يتكلموا لدى ولادتهم، لكنهم يولدون  ليست بالضرورة ما يظهر فيه أولاً هكذا يتكلم الناس بطبيعته

 مع القدرة الكامنة فيهم على الكلام.

مدينة       والثانية  حالة طبيعية  الأولي  متصلتان  بمرحلتين  يمر  الانسان  أن  يعتقد  أرسطو  أن  يعني  وهذا 

لة أصلية ناقصة  تتمخض عن الأولي نتيجة اتفاق، وعلى هذا الأساس فإن الدولة: المدينة تولد طبيعياً من حا

تترع إلي التحقق في حالة طبيعية كاملة الحالة المدنية أن الانسان هو سياسي بطبيعته إذا يحقق هذه النزعة  

ينزع نحو خيرة الخاص إلي الحياة في دولة مدنية، وأنه اذا يحقق هذه النزعة ينزع نحو خيرة الخاص واذا 

السياسية بالنسبة إليه تكون أفضل حياة ممكنة لأن الدولة كان ذلك فان نقصان الانسان الطبعي يجعل الحياة  

 ليست مجرد جماعة من الكائنات الحية، وإنما هو جماعة من المتساوين لهدف أفضل حياة ممكنة.

تنافض       تلقائي طبيعي فإنها بهذا المعني  إليه إذا كانت الدولة عند أرسطو تجمع  ينبغي الإشارة  ومما 

ي التي ظهرت في العصر الحديث التي ترى أن الدولة تنشي نتيجة عقد أو اتفاق بين  نظرية العقد الاجتماع

الناس طالما أن الأسرة هي الخلية الاجتماعية الأولي الأصلية التي تبني عليها القرية انتهاء بدولة المدينة،  

لي حيز الوجود  وهو أمر يجعل من الصعب اعتبار الدولة تمت بموجب اتفاق، لأنها هي نظام طبيعي ظهر إ

 في سياق تطور تاريخي.

أما من ناحية الموقع فيجب تعيينه بالاختبار بحيث يكون بقدر ما أمكن على اتصال بجميع نقط أرض     

الوطن ويتلاءم مع المشاغل الداخلية لسكان، ويمكن أهل المدينة من صد الغارات بمعني أن يكون شاقاً على  

ى وتضمن في الوقت نفسه انسحاب أهلها بسهولة ومن ناحية أخرى  الأعداء دخولها وحصارها على السو 

يرى ضرورة أن تكون المدينة لها منافذ على البحر بغرض تحقيق ما يتعلق بتسويق حاجاتها الداخلية من  

تصدير واستيراد، بل فيما يتعلق كذلك بجيرانها الذين يجب عليها أن تساعدهم وأن تخفيهم في الوقت نفسه  

ما شكلوا مصدر تهديد لأمنها، كما ينبغي أن يكون للمدينة داخل أسوارها مياه، وكثرة من الينابيع  بقولها إذ 

الطبيعية، فإذا لم يتوفر ذلك فينبغي أن تحفر صهاريج واسعة ومتعددة لحفظ ماء المطر كما يشير أرسطو  

النمو غير   نتيجة  الاستقرار  عدم  إحداث  في  السكان  يلعبه عدد  الذي  الدور  كان  إلي  إذا  فيقرر  المتناسب 

المجتمع يبدأ من الحلقة الأولي أي من الأسرة ليبلغ درجة المدينة فإنه يأخذ في الانهيار حين يتحول إلي 

إمبراطوري لا هم لها سوى الغلبة والسيطرة وعلى ذلك يرى أنه يجب إلا يزيد العدد التقريبي عن مائة ألف 

على بعضهم الأخر، وبذلك تنتقي بينهم علاقات الصداقة التي   نسمة، على المواطنين حين إذا يعرف بعضهم



288 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

بدونها سيتعذر تسير الأمور بمقتضي العدالة والفضيلة ولكن الوقوف عند هذا العدد المحدد من الأفراد في  

المدينة، يجب تطبيق مبدأ تحديد النسل عن طريق الإجهاض وإعدام المشوهين من الأطفال )نفس المرجع  

 .  (111السابق،ص 

وذلك لأنه شرط الجمال كشرط النظام هو المقياس الصحيح والقوانين الصحيحة ليست أراً أخر غير       

النظام الجيد والأحداث شاهد الإثبات أن من العسير، بل ربما كان من المجال أن يحسن تنظيم مدينة سكانها  

كما هو مشاهد على أكثر مما ينبغي  أكبر عدد مما ينبغي، وليست واحدة من التي شاد بذكر قوانينها تشمل  

من السكان والدليل العقلي هنا يحي بتعزيز المشاهدة أن القانون هو تقرير نظام ما والقوانين الصالحة تنتج  

بالضرورة النظام الحسن، غير أن النظام ليس ممكناً في جمع أكبر ما  يلزم القدرة الإلهية التي تشمل العالم  

فوفقاً للفكرية الأرسطية يجب أن    (170رار النظام فيه    )محمد جواد مغذية،ص هي وحدها القادرة على إق

يتناسب عدد سكان المدينة مع العدد الذي يسمح لمواطنيها تقدماً مادياً وشكلاً صالحاً لحكومتها، ذلك لأن كل  

سيلزم  دستور في التصوير السياسي الأرسطي يتطابق مع عدد معين من السكان، وكل عدد من السكان  

شكلاً سياسياً معيناً حتي يتحقق المساواة الاجتماعية والاقتصادية وإذا كانت طوائف المدينة تتألف من الناحية  

الوظيفية من ست طبقات فإن على كل طبقة أن تمارس فعالياتها من حيث الإنتاج المحدد لها فطبقة الزراعة  

يدوية وطبقة الجند تمارس استخدام لسلاح لرد العدوان تنج المواد الغذائية وطبقة الصناع تزاول الصناعات ال

وطبقة الأثرياء تمد الدولة برأس المال لقضاء الحاجات وطبقة الكهنوت تشرف على العبادة والمرافق العامة  

وطبقة القضاء والحكام تتولى القضاء بين الناس ولكل طائفة من هذه الطوائف الست لها استعدادها وكفايتها 

 ا عن الطوائف الأخرى بحيث لا يمكن أن تحل طائفة محل الأخرى. التي تميزه

ومن هنا فإن الاجتماع الذي يؤلف المدينة ليس اجتماع كيف ما تفق، وإنما هو اجتماع أناس قادرين       

على القيام بجميع حاجات معيشتهم فإذا لم يتوفر ركن من الأركان التي عددها ألفاً فمن ثم لن يكون هناك 

(.وهذا يعني أن أرسطو ألح بقوة على  87- 86لأن يقوم الاجتماع بكفاية نفسه )صلاح رسلان، ص   مجالاً 

هذه   يمنح كل  لم  أنه  إلا  بها  الخاص  أكمل وجه في مجالها  بواجباتها على  كال طائفة  تقوم  أن  ضرورة  

ياسة الدولة الطوائف شرف المواطنة فالمواطن هو الرجل الممتاز من بين الرجال الأحرار المشارك في س

مشاركة فعلية، هو جندي في شبابه حاكم في كهولته، فقيه في شيخوخته فهو متفرع طول حياته لخدمة 

يدوياً فإن العمل اليدوي فضلاً عن أنه يصرفه عن ساسة الدولة، لا يليق بالرجل   الدولة، لا يزاول عملاً 

 (. 212الحر )المرجع السابق،ص 

عدد المواطنين الدولة محدوداً، فقد استبعد ارسطو من إدارة شؤون وتأسيساً على هذا القول يكون  

المدينة فئة العبيد، وهذه ظاهرة مميزة للمدينة في العصور القديمة، عرفت بالرق وحرمت الرقيق من امتلاك 

حق المواطنة والحرية معاً ومما ينبغي الإشارة إليه أن ارسطو يرى أن من الحق الرجال إدارة دفة الدولة 

مستثنياً النساء من ممارسة السلطة على خلاف ما عهدناه عند أفلاطون على أن يكون من كبار السن أما  

 الشباب فعليهم الانصياع لمن هم أكثر. 

لم يغفل أرسطو عن أهمية العنصر الاقتصادي   خبرة منهم في شؤون الدولة حتى ينضجوا وأخيراً 

تي تكون بمثابة احتياطي عام للدولة لتغطية احتياجاتها  فهو يرى من الضروري وجود وقورات في الثورة ال

من المواد الغذائية في وقت السلم والحرب ولما كان مصدر الثروة يتم على نحوين طبيعي مثل تربية الماشية 

 والقنص والزراعة فغن القنص هنا موضوع واسع يشمل: 

ر الحيوان، والنحو الآخر  "القرصنة أي "صيد الرقيق" وقطع الطريق وصيد السمك والطير وسائ

صناعي هو المبادلة وينقسم كذلك إلى ثلاثة أنواع: التجارة برية وبحرية والقرض الأجر، وتنشي المبادلة  

من قلة الإنتاج وزيادة في أشياء فنضطر إلى لاستيراد والتصدير، ومن هنا تمسى الحاجة لنقد وسيلة ورمز  

ذا النحو يحذر أرسطو من انكباب الناس في مدينته على (، وعلى ه322للمبادلة" )المرجع السابق، ص  

اتخاذ النقد غاية بعيداً عن إرضاء الحاجات الطبيعية، وهو أمر يفسد الحياة الاجتماعية ومن هنا أرسطو  

على وجوه المعاش مثل التجارة إذا استنفذ وأصبحت غايتها اقتناء الثروة من أجل الثروة ذلك أنه يرى: "إن  



289 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

أمر مطابق لطبيعة ما دامت الغاية إرضاء حاجات أم مبادلة الأشياء بالمال أي مزاولة في   مبادلة أشياء

لكفاية   الحد الضروري  يجاوز  التجارة وما ينطوي عليه تحصيل ربح فاحش فهذا أكر غير طبيعي لأنه 

 ( 7الإنسان ويزيد منهم النفس الإنسانية في النزوع" إلى الثراء.)يوسف كرم  ، ص 

أن أرسطو يميز بين نوعين من تكوين الثروة الأولى طبيعي وهو يزداد بفضل ارتقاء وهذا سعني  

العمل نفسه وزيادته، والآخر ناتج عن فن تداول المال، وهو الغني غير المشروع من التجارة والرياء وإذا 

اً الرياء من باب  كان أرسطو يعد التجارة القائمة على المبادلة الأشياء بالمال أمر غير طبيعي فغنه يعد أيض

 أولى أبعد الأمور عن طبيعة.

 التربية والتعليم: ●

يعد التعليم أحد الأسس الهامة التي ارتكزت عليها دولة ارسطو المثالية، فهو يرى أنه يجب وضع زام  

تحت الإشراف المباشر لدولة لأنه: "لأحد يستطيع أن ينكر قريبة الأولاد يجب أن تكون أحد الموضوعات  

التي يعني بها الشارع، حيثما كانت التربية مهملاً أمرها أصاب الدولة من ذلك مصيبة مشئومة، الرئيسية  

ذلك بأن القوانين يجب أن تكون دائماً مناسبة لمبدأ الدستور وعلى هذا النحو فإن التربية هي التي تجعل  

وانات، إذا تم إعداده وتعليمه  الإنسان يتحلى بالفضيلة ذلك أن الإنسان بوصفه حيواناً سياسياً هو أفضل الحي

وتدريبه جيداً ويبدو أن المنهاج الذي يقترحه أرسطو يتفق في جوانب كثيرة مع ذلك اقترحه افلاطون فهو:  

يقوم على أساس التعليم الإلزامي وازدراءه ذلك التعليم الذي ينبغي المنفعة حيث يمتد الاهتمام الدولة إلى  

 ة والفضيلة قسك أرسطو ذلك إلى ثلاث مراحل:لكي يشبوا على الحري النشءتربية 

 تبدأ المرحلة الأولى: من سن السابعة حتى تكون مدركهم لينة يسهل انطباع الأشياء فيهما بسرعة.  .1

أما المرحلة الثانية: تبدأ من سن السابعة حتى سن البلوغ ويتم خلالها التدريب على أداء الأعمال  .2

 أكثر من تفهمها وتحليلها. 

المرحلة الأخيرة: تمتد من سن الحادية والعشرون يكون هذا في التعليم فيها خدمة المجتمع من  .3

 الناحية العلمية وخلال ممارستهم لبعض واجباتهم المدنية يتعلمون قدرً من الحكمة والفلسفة.

لاستقرار  ومما ينبغي الإشارة إليه من التربية التعليمية لا تكون على ما يرام ما لم تتوفر عناصر ا

الداخلي للدولة، لأن الحروب تحد من قدرتها على الإيفاء برسالاتها على الوجه الصحيح ومن لن يعترف  

 بالحوب إلا ما كان منها الدفاع عن الحق.

وفي ذلك يقول، يجب على المدينة ألا تشن الحروب لذاتها، فتكون حربية كأسبرطة ولا تطلب الغني  

".  زو البلاد، أن قيمة المدينة تقاس بقيمة أفرادها من حيث الخلق ليس غيرفتكون تجارية تبني السفن وتغ

 ( 12المرجع السابق، ص )

 المبحث الثاني 

 أشكال السلطة وأنواع الحكومات 

 أنواع الحكومات:

يرى أرسطو إلى أن ليس هناك نظاماً معيناً يمكن تطبيقه على المدينة، بحيث يصبح ما عداه من النظم 

ى أن المدينة لا يجوز أن تخضع لتطور معين من النظم أن لكل مدينة ظروفها ومطالبها  فاسداً، فهو ير

 الخاصة.

فهي تختلف عن ظروف المدن الأخرى في الاقتصاد والموقع والبيئة والعادات وقد يحدث أن يكون  

حية  شكل المدينة ما حسناً لأمة فيس عصر، متى حين يكون سيئ في عصر أخر وهكذا وعلى هذا فإنه صلا

 الأنظمة السياسية هي مسألة نسبية. 



290 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

بمعنى أنه لا يصح أن يوصف نظام من الأنظمة السياسية بأن أصلح الأنظمة لكل زمان ومكان )محمد  

(، ومن هنا لم يعني أرسطو برسم المثل الأعلى لدولة كما فعل أفلاطون، صحة أي دستور  53ص  ناصر،

 تمشيه مع غاية هذا المجتمع ومطالبه.  تتحدد بحسب ما يحققه من خير للمجتمع، نتيجة

ولعلّ هذا المبدأ الذي اتخذه أرسطو لتمييز بين الحكومات الصالحة والحكومات الغير صالحة ينهض 

على: أن الدساتير كلها التي تقصد إلى المنفعة هي صالحة، لأنها تتوزع في إقامة العدل، وكل الدساتير التي  

هي فاسدة القواعد، ليست إلا فساداً لدساتير الصالحة، فإنها تشبه عن   –تقصد بالمنفعة الشخصية للحاكمين 

قرب سلطة السيد على العبد في حين أن المدينة على ضد ذلك ليست إلا أناس أحرار ويميز أرسطو بين  

 الحكومات الصالحة والحكومات الفاسدة مشيراً إلى أن الطائفة الأولى تضم عدة أنواع هي: 

 : هي الفرد العادل. الملكية الحكومة  .1

 هي حكومة الأغلبية الفقيرة وتمتاز بالحرية. :ةالأرستقراطي الحكومة  .2

 : هي حكومة الأقلية الفاضلة العادلة.الحكومة الديمقراطية .3

 أما الحكومات الفاسدة وهي على عدة أنواع هي: 

 : وهي حكومة الفرد الظالم.الحكومة الطاغية  .1

 وهي حكومة الأغنياء أو القلة الموسرة. الوليجاركية:الحكومة  .2

 : هي حكومة العامة المتبعين أهوائهم.الحكومة الديماجوجية  .3

( تنشأ عندما يحكم الفرد الأمة بحكم 97ويوضح أرسطو أن الحكومة الملكية )أرسطو السياسة، ص 

كون الملكية هي الحكومة الفرد أنه متفوق عليها في عقله وحكمته، فهو لذلك بحكمها طبيعياً وعلى هذا ت

العادل الذي يعمل الخير للجميع، لكن ليس هناك ما يضمن جنوح الملك الفرد إلى الظلم، وتوخي مصلحته  

الخاصة، إذا أن أعظم الأقوياء خطراً أن توضع مصالح الأفراد كلها بين يدي فرد واحد بصبح الأمر الوحيد  

تلزم مبدأ الإرث، ومن السخف بل من الجنون المطبق أن يقبل الشعب في الدولة بالإضافة إلى هذا الملكية تس 

 إدارة كائن لا يعرفون عنه شيئاً بعد، ويعتبرون هذه الإدارة قانوناً. 

وعلى هذا القول فإن ليس هناك ما يمنع من تحول الحكومة من ملكية فاضلة تتحكم للمصالح العامة 

 إلى استبدادية أو طغيان. 

الفلسفية الأخلاقية، وخاصة نظريته في "الوسط العادل على لذلك اصطبغت أراء   بأفكاره  السياسة 

اعتبار أن هذه الطبقة في ميدان السياسة الوسط العادل في ميدان الأخلاق، وتبعاً بهه النظرية توضع في  

ضخمة  السياسة تمثل قوة الدولة في الطبقة الوسطى من المواطنين الذين ثروتهم كذلك بعيدة عن الثروة ال

 وعن الفقر المنتفع، هؤلاء المواطنون هم خير لذلك بعيدة عن الثروة الضخمة". 

وعلى هذا النحو فإن الحكومة الدستورية تتحقق بطبيعة مركزها الاجتماعي مبدأ الأخلاق السياسي،  

وا  وهو مبدأ الوسط في كل شيء، حيث نجد الاعتدال في المال، وفي الجيد، وغفي الحرية ولا سيما إ سار

 على أحكام دستور يشرعه لهم حكما عقلاء.

ولهذا فيما يرى أرسطو "بحيث تكون الثروة المفرطة إلى جانب الفقر المفرط يجر ها الإفراط إلى  

 (. 49الطغيان، يخرج من جوف ديماجوجية أو من اوليجاركية مجاورة لها" )المصدر السابق، 

الثقل بين الطبقات تكون بمثابة قطب الرحى لثبات    ووفقاً لهذا الرأي فعن الطبقة بما تمثله من مركز

الدولة واستقرارها بحيث يتأمل الارتباط الوثيق بين السياسة والأخلاق، خاصة وأن أرسطو كان يؤمن بأن  

 النظام الاقتصادي والاجتماعي هو عماد الاستقرار السياسي.

المختلط الذي اقترحه ارسطو يعني من حيث  ومما ينبغي الإشارة إليه أن هناك من يرى أن النظام  

المبدأ أنه لم يكن ضد الديمقراطية أي حكم الشعب بل أراء فقط، ادخال بعض التعديلات التي تهدف أساساً  



291 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

إلى القضاء على التناقض الممكن قيامه بين الفقراء والأغنياء وبالتالي على ما يرد على الخاطر من أن 

ء ولكن ها الرغبة وما ينتج عنها من نظام مختلط جعلت هذا النظام يظهر  الديمقراطية هي حكومة الفقرا

لم  والذي  بالكم  اعتدادها  ديمقراطية من حيث  الواقع  الأقلية فهي في  لحكومة  المعتدلة  المشاكل  من  قريباً 

 يرفضه أرسطو، ولكنها أقلية من حيث إعدادها بالقدرة الخاصة والفضيلة. 

يات العقل المحصن، بل هو التعبير السياسي على النسق الطبيعي  هكذا عالج ارسطو عطاء من معط

المختلفة   المحاكم  أنواع  التي تشرف على  القضائية فهي  السلطة  أما  المدينة وتاريخها  يحيط بوضع  الذي 

وموظفيها وقضائها، وطريقة ترتيبها سوى بالانتخابات أو القرعة والتي تتفاوت من حيث ما يوجد فيها من 

 تتفاوت من حيث اختصاص كل منها.   موظفين كما

ويبدو  أن ارسطو يميل إلى أن يكون رجال القضاء كثيري العدد قناعة عنه وأنه كل ما كانت نسبة  

الوقوع في الأخطاء أقلن كما أنه من الصعب فساد الجماعة، من حيث يسهل إفساد الأفراد وهذا من طبائع  

( ما فإن  232ظة )محمد علي أبوريان،  أرسطو، ص  الأمور، فالقاضي حيث تمتلكه فزعة الغضب في لح

ذلك سيجعله عرضاً للخطأ في إصدار أحكامه، أما الجماعة القضاء فإنه من الصعب أن تثور ثائرة الغضب  

في نفوسهم جميعاً تلك هي الخطوة العامة في نظرية أسطو في السلطات العامة التي بشر بها مدينته الفاضلة  

 من نادى بمبدأ فصل السلطات في التاريخ السياسي.  وعلى هذا يكون أسط أول

 العدالة: 

بين نوعين من العدالة،  للعدالة فيحللها تحليلاً عميقاً فلسفة الأخلاقية مميزاً  ويقيم أسطو وزناً كبيراً 

فهي من ناحية قد تعني مطابقة القانون الخلقي أو الفضيلة من الناحية الفلسفية بمعنى أنها فضيلة خاصة 

وسك بين الطبقة الغنية والطبقة الفقيرة،    كطبقة الوسطى التي هي  والتفريط،محددة تأخذ مكانها بين الإفراط  

تعد خير من هاتين الطبقتين وأجد منهما بتولي مهام الحكم إلا أن العدالة من الناحية الاجتماعية تعني المساواة 

 وهي بهذا المعنى نوعان: 

تهدف إلى توزيع الأموال والمليات والمراكز الاجتماعية توزيعاً يناسب كفاية    عدالة توزيعية: .1

 لأفراد وإنتاجهم. ا

وتقصد إلى تنظيم معاملات الأفراد وتمنع وقوع العنف أو الظلم على أحد   عدالة تعويضية: .2

المواطنين وهي تعادل في هذا المعنى "الإنصاف" الذي معيار تطبيق القوانين التي تضعها  

 الدولة.

ساً على هذ القول  ( وتأسي135- 134لتنظيم العلاقات والمعلومات بين الأفراد )أحمد الخشاب، ص  

فغن العدالة أساس سعادة الفرد لأن ارسطو يرى أن السعادة تكمن في تحقيق الفضيلة، والفضيلة هي أساس 

تكمن في تحقيق الفضيلة، والفضيلة هي أساس الوسط بين طرفين،    أن السعادةسعادة الفرد لأن أرسطو يرى  

 وإذا كانت العدالة هي أساس سعادة الفرد

بأنها تعد بالتالي سعادة الدولة لأنها تكفل حسن سير نظامها، كما تكفل استقرار أداة الحكم، فالوسط 

  يفهم بالمعنى المعروف وهو الوسط الرياضي فهو اعتباري ليس إلا  ألاهو خير الأمور فالوسط هنا يجب  

 .الباحث 

 الخاتمة

حناها في المقدمة حول كيفية تناول أرسطو لنشأة  في ختام هذا البحث، نعود إلى الإشكالية الأساسية التي طر

، وما هي الأسس التي حددها لقيام الدولة وتحقيق أهدافها. فمن خلال تحليل أفكار  السياسةالدولة في كتاب  

أرسطو، وجدنا أن الدولة عند أرسطو تنشأ من تطور المجتمع البشري لتحقيق السعادة والعدالة للمواطنين،  

و الذي يسعى لتحقيق مصلحة جميع أفراد المجتمع. وقد ركز أرسطو على أهمية العقل وأن الحكم الجيد ه

 .في فهم الواقع السياسي، ودعّم فكرة أن الدولة هي الكيان الذي يمكنه تحقيق الخير المشترك



292 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

الأصول   على  الضوء  تسليط  في  يساهم  الدولة  لنشأة  أرسطو  فهم رؤية  فإن  الدراسة،  أهمية  أبرزت  كما 

الفلسفية للفكر السياسي، ويعزز فهم كيفية تطبيق أفكاره في السياقات المعاصرة. وقد حقق البحث أهدافه في  

تأثير أفكاره في  لقيام الدولة، وتسليط الضوء على  تحليل رؤية أرسطو، واستكشاف الأسس التي حددها 

 .الفكر السياسي اللاحق

ر أرسطو حول الدولة والحكم الجيد ذات أهمية كبيرة في  وفي ظل التحديات السياسية المعاصرة، تبقى أفكا

النقاشات السياسية، وتفتح المجال لمزيد من الدراسات حول تأثير الفلسفة السياسية الأرسطوية في الفكر 

 .الحديث. وفي النهاية، يمكن القول إن دراسة أرسطو تبقى مصدرًا غنيًا لفهم الأسس الفلسفية للسياسة والحكم

هذه الدراسة أن العودة إلى الفكر الفلسفي الكلاسيكي تمثل خطوة أساسية لفهم الأزمات السياسية    كما تؤكد 

الراهنة. وتبرز الحاجة إلى إعادة قراءة أفكار أرسطو قراءة نقدية تمُكّن من الاستفادة منها في بناء تصورات  

 .معاصرة للدولة والحكم الرشيد 

 قائمة المصادر والمراجع 

 .)الطبعة الثانية(. دار معارف الجامعية تاريخ الفكر الفلسفة .(1976) .أبوريان، م. ع [1]

 .)الطبعة الأولى(. المؤسسة الجامعية لدراسات للنشر والتوزيع أرسطو والسياسة .(1994) .الحاج، أ [2]

تاريخ( [3] )بدون  أ.  السياسية .الخشاب،  للنظريات  كاملة  دراسة  والسياسي:  الاجتماعي  دار  144-135)ص.   التفكير   .)

 .النهضة العربية

 .دار صادر .السياسة .(1986) .رسلان، ص [4]

 .دار النهضة العربية .مقدمة الفلسفة السياسية .(2001) .رسلان، ص [5]

 .(. الهيئة المصرية العامة للكتاب97)ص.  نصوص فلسفة السيد، أ. م. )مترجم(. )بدون تاريخ(. أرسطو السياسة. في [6]

 .)الطبعة الثانية(. دار العربي للنشر مبادئ العلوم السياسية وتطور الفكر السياسي .(1998) .فتح الله، م [7]

 .)الطبعة الثانية) تاريخ الفلسفة اليونانية .(1976) .كرم، ي [8]

 .المؤسسة الجامعية للطباعة)أ. الحاج، مترجم؛ الطبعة الأولى(.  السياسة .(1994) .مرنيس، و [9]

 .(. دار غريب للطباعة والنشر23)ص.  علم السياسة .مهنا، ن. ن. )بدون تاريخ( [10]

 .)الطبعة الثانية(. دار الهدى للطباعة والنشر فلسفة السياسة والأخلاق .معينة، م. ج. )بدون تاريخ( [11]

 .لى(. دار الهدى للطباعة)الطبعة الأو دراسات في الفلسفة العصور الوسطى .(2001) .محمد، م. ع [12]

 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of 

the individual author(s) and contributor(s) and not of JSHD and/or the editor(s). JSHD and/or the editor(s) 

disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, instructions, or 

products referred to in the content. 


