
 

 Journal of Scientific and Human Dimensions  

  مجلة الأبعاد العلمية والإنسانية 

Volume 2, Issue 1, 2026, Pages: 21-31 

Journal homepage: https://jshd.com.ly/index.php/jshd/en 

 

 

21 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

The Methodology of Translating the Meanings of the Holy Quran 

by Jacques Berque  

 
Abubakr Younis Ali Al-Khayali * 

The Libyan Academy for Graduate Studies, Southern Region Branch, Sabha, Libya 

 

 بيركمنهج ترجمة معاني القرآن الكريم عند جاك 

 
 * أبوبكر يونس علي الخيالي

 ليبيا، سبها، الأكاديمية الليبية للدراسات العليا فرع المنطقة الجنوبية

 
*Corresponding author: aboubakarali175@gmail.com   

Received: October 25, 2025 Accepted: December 25, 2025 Published: January 09, 2026 

 

Copyright: © 2026 by the authors. This article is an open-access article distributed under the 

terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Abstract 

Orientalists have devoted considerable attention to translating the meanings of the Holy Quran. This interest began 

in the Middle Ages, with the first Latin translation of the Quran's meanings dating back to the 12th century CE. 

Given the existence of over four hundred translations in multiple languages, the importance of studying these 

translations becomes evident, raising many questions about their relationship to Orientalism and its objectives. 

This study aims to serve the Book of God Almighty and address a gap in Arabic literature concerning critical 

studies of Orientalists' translations. It also seeks to expose any potential distortion or misuse that may be woven 

into some of these translations, with a particular focus on French translations, which many Muslims in West Africa 

and the Maghreb rely upon. 

The study adopts a descriptive, historical, and critical methodology. It analyzes the work of several researchers 

who have previously contributed to this field, foremost among them Dr. Sobhi Al-Saleh and Dr. Zeinab Abdel 

Aziz, along with others who have critically examined the approach of the French Orientalist Jacques Berque in 

his translation of the meanings of the Holy Quran into French, published under the title "LE CORAN – Essai de 

traduction – Jacques Berque". 

Translating the meanings of the Holy Quran is an arduous task, and its difficulty increases when dealing with 

Quranic terms that carry precise connotations which cannot be conveyed literally without compromising the 

meaning. Translators often fall into the trap of literal translation, leading to distortion or obscurity of the meaning. 

In this paper, we will shed light on Jacques Berque's methodology in his translation and analyze the extent of its 

accuracy and fidelity in conveying the Quranic meanings into the French language. 

Keywords: The Quran, Translation, Methodology, Interpretation 

 الملخص 

  .الحمد لله رب العالمين، والصلاة، والسلام على أشرف الأنبياء، والمرسلين، سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه أجمعين

 :أما بعد

mailto:aboubakarali175@gmail.com


22 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

منذ العصور الوسطى، حيث تعود أول   الاهتماملقد أولى المستشرقون اهتماماً بالغاً بترجمة معاني القرآن الكريم، وبدأ هذا  

القرآن إلى القرن الثاني عشر الميلادي، ومع وجود أكثر من أربعمائة ترجمة بلغات متعددة، تبرز   ترجمة لاتينية لمعاني 

تساؤلات عديدة حول علاقتها بالاستشراق، وأهدافه، وتهدف هذه الدراسة إلى خدمة    هذه الترجمات، وتطُرح  أهمية دراسة

كتاب الله تعالى، وسدّ النقص في المكتبة العربية فيما يخص الدراسات النقدية لترجمات المستشرقين، كما تسعى إلى كشف 

مات الفرنسية التي يعتمد عليها كثير من  ما قد يحُاك في بعض هذه الترجمات من تحريف أو إساءة، مع التركيز على الترج

المسلمين في غرب إفريقيا، والمغرب العربي، وتعتمد الدراسة منهجاً وصفياً، تاريخيا، ونقدياً، وتتناول بالتحليل جهود عدد  

يرهم من الباحثين الذين سبقوا في هذا المجال، وعلى رأسهم الدكتور )صبحي الصالح( و)الدكتورة زينب عبد العزيز(، وغ

ممن تناولوا بالنقد منهج المستشرق الفرنسي جاك بيرك في ترجمته لمعاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية، والتي نشُرت  

، وتعُد ترجمة معاني القرآن الكريم من   (LE CORAN – Essai de traduction – Jacques Berque) تحت عنوان

مع الألفاظ القرآنية التي تحمل دلالات دقيقة لا يمكن نقلها حرفياً دون الإخلال   المهام الشاقة، وتزداد صعوبتها عند التعامل

 . بالمعنى، وغالباً ما يقع المترجم في فخ الترجمة الحرفية، مما يؤدي إلى تشويه المعنى أو غموضه

المعاني القرآنية إلى   وفي هذه الورقة، سنسلط الضوء على منهج جاك بيرك في ترجمته، ونحلل مدى دقته، وأمانته في نقل

 اللغة الفرنسية.

 

 .التفسير المنهج، الترجمة، القرآن، الكلمات المفتاحية:

 المقدمة: 

 الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.. 

التي أثارت اهتمام الباحثين،  تعُد ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية من القضايا الجوهرية  

والمستشرقين على حد سواء، نظراً لما لها من أثر بالغ في نقل رسالة الإسلام إلى غير الناطقين بالعربية، 

وقد بلغ عدد الترجمات المتوفرة لمعاني القرآن الكريم أكثر من أربعمائة ترجمة، ما يدفع الباحث إلى التساؤل  

والمنهجية الفكرية،  الأسس  العلمية،    عن  بالأمانة  التزامها  مدى  الترجمات، وعن  هذه  منها  انطلقت  التي 

 والدقة في نقل المعاني. 

من هذا المنطلق، جاءت هذه الدراسة لتسلط الضوء على أحد أبرز المستشرقين الذين تناولوا ترجمة معاني  

من خلال تحليل منهجه  ، وذلك   (Jacques Berque) القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية، وهو جاك بيرك

 (. LE CORAN – Essai de traductionبـ ) النقدي، واللغوي في ترجمته الموسومة 

وتهدف إلى تحليل منهج جاك بيرك في ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية، وإن الدراسة تقييم  

هذ  أثر  وبيان  المعاني،  نقل  في  واللغوية  الشرعية،  بالضوابط  إلتزامه  الفهم مدى  تشكيل  في  الترجمة  ه 

 الإسلامي لدى الناطقين بالفرنسية، خاصة في غرب إفريقيا، والمغرب العربي. 

 أهمية الدراسة: 

تبرز أهمية هذه الدراسة في كونها تسهم في خدمة كتاب الله تعالى من خلال النقد العلمي لترجماته، بالإضافة  

 إلى: 

 تملأ فراغاً في المكتبة العربية فيما يخص الدراسات النقدية لترجمات المستشرقين.  .أ

وتلك التي قد تحمل تحريفاً  تساعد الباحثين، والقراء على التمييز بين الترجمات المنضبطة علمياً،   .ب 

 أو تأويلاً غير دقيق. 

 الغرض من الدراسة:

المعايير   توافقها مع  وتحديد مدى  بيرك،  اعتمدها جاك  التي  المنهجية  الكشف عن  هو  الأساسي  الغرض 

العلمية، والشرعية لترجمة النصوص الدينية، مع تقديم توصيات علمية للترجمة الرصينة لمعاني القرآن  

 الكريم. 

 سئلة الدراسة:أ

ما المنهج الذي اعتمده جاك بيرك في ترجمته لمعاني القرآن الكريم؟ هل انطلقت ترجمته من أسس   .1

  علمية واضحة؟

هل احترمت الترجمة الحدود الشرعية، واللغوية في نقل المصطلحات؟ ما مدى تأثير هذه الترجمة  .2

  في الدعوة الإسلامية؟  



23 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

 فرضيات الدراسة: 

لا تخلو من تأويلات فكرية قد تعكس خلفيته الاستشراقية، هناك تفاوت بين ترجمته، ترجمة جاك بيرك   

وترجمات أخرى من حيث الدقة، والالتزام بالمصطلحات الشرعية يمكن أن توثر الترجمة في فهم غير  

 المسلمين للإسلام، سلباً أو إيجاباً، بحسب منهجية المترجم.

 منهجية الدراسة: 

نهج وصفي تاريخي، وتحليلي مقارن، من خلال وصف، وتحليل النصوص المترجمة،  تعتمد الدراسة على م

منه   انطلقت  الذي  والثقافي  الفكري،  السياق  ودراسة  أخرى،  بترجمات  بيرك  جاك  ترجمة  مقارنة  كذلك 

 الترجمة.

 الدراسات السابقة: 

 ت ضجة كبيرة، وهي: تناولت عدة دراسات هذا الموضوع، من أبرزها كانت الدراسة المشهورة التي أحدث 

دراسة الدكتورة زينب عبد العزيز بعنوان: ترجمات القرآن إلى أين؟ وجهان لجاك بيرك، والتي   .أ

 قدمت نقداً حاداً لترجمته، وقارنتها بترجمات أخرى. 

كتاب إعادة قراءة القرآن لجاك بيرك للدكتور محمد رجب البيومي، الذي اقترح إعادة قراءة النص   .ب 

 رجمات جديدة.القرآني في ضوء ت

 خطة البحث:

 تتضمن خطة البحث المقدمة، ومن ثم الفصول التالية 

 ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية، وينقسم إلى:  المبحث الأول:

 تعريف الترجمة. المطلب الأول:

 حكم ترجمة معاني القرآن الكريم.  المطلب الثاني:

 منهج جاك بيرك في ترجمة معاني القرآن الكريم، وينقسم إلى:   المبحث الثاني:

 الأمثلة التطبيقية في ترجمة المصطلحات الشرعية.   المطلب الأول:

 الحدود الواجب احترامها عند ترجمة معاني القرآن الكريم.   المطلب الثاني:

 الخاتمة ثم المصادر، والمراجع ثم الفهارس. 

 معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية: المبحث الأول: ترجمة 

إن القرآن الكريم هو الأول للتشريعية الإسلامية، وأساس الهداية للمسلمين في مشارق الأرض، ومغاربها، 

ونظراً لكونه نزل باللغة العربية، فقد برزت الحاجة إلى ترجمته معانيه إلى لغات أخرى، بهدف إيصال 

 لعربية، وتعزيز الفهم الصحيح لمضامينه، ومعانيه. رسالته إلى غير الناطقين با

وقد شهدت ترجمة معاني القرآن الكريم تطوراً ملحوظاً عبر العصور، حيث تنوعت دوافعها بين أهداف 

دعوية، وأخرى أكاديمية أو استشراقية، وتفاوتت مستويات الدقة، والأمانة في هذه الترجمات بحسب الخلفية  

 بالضوابط الشرعية، واللغوية. التزامهته، ومدى الفكرية للمترجم، وثقاف

للنص  عميقاً  فهماً  تتطلب  دقيقة  عملية  بل هي  لغوي،  نقل  ليست مجرد  الكريم  القرآن  معاني  ترجمة  إن 

القرآني، وإدراكاً لمقاصده، وسياقاته، ومصطلحاته الشرعية، كما أنها تثير إشكالات متعددة تتعلق بإمكانية  

، وحدود الترجمة بين التفسير، والتأويل، ومدى تأثيرها في تشكيل التصورات الدينية  نقل المعنى دون إخلال

 لدى المتلقين. 

الكريم،  القرآن  معاني  ترجمة  وحكم  الترجمة،  مفهوم  على  الضوء  نسلط  المبحث،  هذا  في  دراستنا  إن 

ي ترجمته إلى اللغة ونستعرض أبرز التحديات التي تواجه هذه العملية، تمهيداً لتحليل منهج جاك بيرك ف

 الفرنسية في المبحث التالي. 

 المطلب الأول: تعريف الترجمة: 

تعرّف الترجمة بأنها "عملية نقل المعنى من لغة إلى أخرى"، وهي ليست مجرد تحويل للألفاظ، بل تشمل 

ط مفهوم  تفسيراً دقيقاً للمضمون، خاصة في سياق ترجمة النصوص الدينية كمعاني القرآن الكريم، وقد ارتب



24 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

يفسر   للدلالة على من  بالتفسير، كما يظهر في استخدام مصطلح )ترجمان(  العربي  التراث  الترجمة في 

 الكلام بلغة أخرى. 

جاء في لسان العرب أن )الترجمان( هو الذي يترجم الكلام، أي ينقله من لغة إلى أخرى، والجمع )تراجم(،  

هرقل قال: "الترجمان"، أي المفسر للسان، يشير ابن جني  والألف، والنون فيه زائفتان، وقد ورد في حديث  

( كعترفان، وأن  فعلانإلى أن )ترجمان( من الألفاظ التي لم يذكرها سيبويه، ويحُتمل أن تكون على وزن ) 

التاء في بعض صيغها أصلية، وإن لم يكن الكلام مثل جعفر لأنه قد يجوز مع الألف، والنون من الأمثلة ما 

 .1  جز كعنفوان وجنديان وزبهقان، ألا ترى أنه ليس في الكلام فعُلوُا ولا جْفلى، ولا فعْيلُ؟لولاهما لم ي

وفي السياق الصوفي التركي، تحمل كلمة )ترجمان( دلالات روحية، منها أنها تطُلق على عضو في الطريقة  

الصوفية يصحب المريد خلال فترة تلقيه أصول الطريقة، ويكون بمثابة المفسر الروحي الذي يقوده إلى 

 . 2حضرة الشيخ، بينما يمثل أحد عشر رجلاً آخرون الأئمة الأحد عشر  

تخدمت كلمة )ترجمان( أيضاً بمعنى )مفسر(، كما في قول الإمام الزرقاني: "أي تفسير الكلام بلغته  وقد اس

بقوله:   المعنى  هذا  الزبيدي  الإمام  ويؤكد  القرآن"،  "ترجمان  عباس:  ابن  في  قيل  ومنه  بها"،  جاء  التي 

 .3  "الترجمان هو المفسر للسان، وقد ترجمه، وترجم عنه إذا فسر كلامه بلسان آخر"

أما المعنى الاصطلاحي للترجمة، فيقول الدكتور صفاء الخلوصي إنها "فن جميل ينقل ألفاظاً، ومعاني، 

وأساليب من لغة إلى أخرى"، بحيث يشعر المتلقي باللغة المنقول إليها بالنص كما يشعر به المتكلم باللغة  

 .4الأصلية  

نى كلام في لغة بكلام آخر من لغة أخرى، مع الوفاء  ويضيف الإمام الزرقاني: "الترجمة هي التعبير عن مع

 .5  "بجميع معانيه، ومقاصده

أكثر،   أو  لغتين  يتقن  المترجم  إن  إذ  اللغات،  بين  "احتكاكاً  الترجمة  تعُد  اللسانية،  النظرية  إطار  وفي 

 .6ويستخدمها بشكل متناوب مما يجعله وسيطاً لغوياً، وثقافياً "  

، التي تطورت (La Théorie Interprétative de la Traduction) وتبُرز نظرية الترجمة التفسيرية

بباريس، أن الترجمة هي "عملية تهدف إلى نقل فكرة أو مجموعة أفكار من   (ESIT) لإيزيت في مدرسة ا

الترجمة   أن  إلى  ماجد رداوي  الدكتورة ريا  والسياق"، وتشير  المعنى،  الحفاظ على  إلى أخرى، مع  لغة 

 تتضمن ثلاثة مفاهيم أساسية: 

 أولى إلى نص في لغة ثانية". )العملية(: "وهي انتقال المترجم من نص في لغة  المعنى الأول

 (L’Étranger) أي النص النهائي المترجم، كما في قولنا إن كتاب الغريب هو ترجمة لرواية  النتيجة:

 لألبير كامو. 

الثانية"،  ( وهو "مجال دراسة نظريات الترجمة، وتطورها عبر العصور  Traductologieعلم الترجمة ) 

للترجمة فهو النتيجة التي يحصل عليها إثر القيام بهذه العملية، أي النص النهائي، فعندما   المعنى الثانيو

( للكاتب )البيركامو( نعني بذلك النص النهائي المترجم، L’étrangerيقول كتاب )الغريب( هو ترجمة )

ترجمة  أي دراسة نظريات ال  (TRADUCATOLGIEللترجمة فهو عالم الترجمة )  المعنى الثالثوأما  

 . 7عبر العصور، والتنظير في هذا المجال 

 المطلب الثاني: حكم ترجمة معاني القرآن الكريم: 

، وتعرّفنا على أبعادها النظرية،  والاصطلاحبعد أن تناولنا في المطلب الأول مفهوم الترجمة من حيث اللغة،  

القرآن الكريم، وأنواعها، لما لهذا الجانب والعملية، بات من الضروري أن ننتقل إلى بيان حكم ترجمة معاني  

 من أهمية بالغة في فهم طبيعة الترجمة، وضبط حدودها، وتحديد مدى مشروعيتها في السياق الإسلامي. 

 
 م.1977دار صادر بيروت  299ص 1ابن منظور، لسان العرب ج 1
 بيروت لبنان.  3، دار المعرفة ط492ص 10دائرة معارف القرن العشرين محمد فريد وجدي ج 2
 . 156، ص 6مناهل العرفان، انظر كتاب الاعلام للزركلي، ج 3
 م. 1982، دار النشر بغداد 114صفاء خلوصي، فن الترجمة في ضوء الدراسات المقارنة ص 4
 . 111ص 1محمد الزرقاني مناهل العرفان ج 5
 .م2010افظ البريني، مقاييس الجودة في الترجمة، دراسة مطابقة على اللغات العربية والفرنسية والإنجليزية، مركز النشر الجامعي تونسح 6
 . 213(212د. رنا ماجد رداي، مفهوم الترجمة اليوم، آفاق المعرفة ص 7



25 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

فترجمة معاني القرآن الكريم ليست مجرد عملية لغوية، بل هي فعل يتداخل فيه الفقه، واللغة، والعقيدة، 

 ضمن سلامة المعنى، وصحة المقصد، ووضوح الرسالة.ويستوجب مراعاة ضوابط دقيقة ت 

 حكم ترجمة معاني القرآن الكريم: 

اتفق جمهور العلماء على جواز ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية، بشرط أن تكون ترجمة  

لكريم ترجمة  تفسيرية لا حرفية، وأن ترُاعى فيها الضوابط الشرعية، واللغوية، أما ترجمة ألفاظ القرآن ا

حرفية، فقد أثارت جدلاً واسعاً بين العلماء، لما قد يترتب عليها من تحريف أو إخلال بالمعنى، خاصة أن 

 اللغة العربية تتميز بخصائص تركيبية، ودلالية لا تتوفر في كثير من اللغات الأخرى. 

 أنواع الترجمة: 

 ى نوعين رئيسيين.  من خلال التعريفات السابقة، يتبين أن الترجمة تنقسم إل

تنقسم أنواع الترجمة إلى )الترجمة الحرفية، والترجمة التفسيرية(، ويعرفها الشيخ محمد الزرقاني بقوله: 

"هي التي تراعى فيها محاكاة الأصل في نظمه، وترتيبه، فهي تشبه وضع المرادف   الترجمة الحرفيةأما  

 .8  وبعضهم يسميها مساوية"مكان مرادفه، وبعض الناس يسمي هذه الترجمة لفظية،  

"هي التي لا تراعى فيها تلك المحاكاة أي محاكاة الأصل في نظمه، وترتيبه، بل    الترجمة التفسيريةوأما  

 . 9  المهم فيها ترتيبه حسب تصوير المعاني، والأغراض كاملة، ولهذا تسمى أيضاً بالترجمة المعنوية" 

 الترجمة يتبين لنا الآتي: ومن خلال التعريف السابق لأنواع 

إن المترجم ترجمة حرفية يقصد إلى كل مهمة في الأصل فيفهمها، ثم يستبدل بها حكمة تساويها   .أ

 في اللغة الأخرى مع وضعها موضعها، وإحلالها محلها.

أما في الترجمة التفسيرية فإنه يعمد إلى المعنى الذي يدل عليه التركيب الأصل فيفهمه ثم يضعه   .ب

تؤديه اللغة الأخرى، من غير تكليف نفسه الوقوف عند كل كلمة مفردة، ولنضرب مثلاً  في قالب  

﴿وَلََ تجَْعَلْ يدََكَ مَغْلوُلَةً إلَِىٰ   على ذلك من كتاب الله تعالي، قال المولى عزّ، وجل في سورة الإسراء

 . 10[  29]الإسراء:  عُنقُِكَ وَلََ تبَْسُطْهَا كُلَّ الْبسَْطِ﴾

فترجمتها حرفياً قد تفُهم على أنها نهي عن ربط اليد بالعنق، بينما المعنى المقصود هو النهي عن التقتير،  

فإذا أراد المترجم أن يترجم الآية السابقة ترجمة حرفية، جاء بكلام من لغة الترجمة يدل على  والتبذير،  

ن معناها، وما يرمي إليه المترجم في النهي عن ربط اليد في العنق، ولكن هذا التعبير يخرج الترجمة ع

الأصل من النهي عن التقتير، والتبذير، أما إذا تمت ترجمة هذه الآية الكريمة، ترجمة تفسيرية فإنه بعد أن  

يفهم المراد، وهو النهي عن التقتير، والتبذير يأتي بعبارات تدل على هذا النهي المراد في أسلوب يترك في 

 ر في استبشاع التقتير، والتبذير. نفوس المترجم أكبر الأث

إذاً فإن الترجمة الحرفية غير ممكنة لفظاً، ومعنى، وثبت صعوبة هذا الشكل من الترجمة لأن خواص اللغة 

العربية تختلف عن خواص اللغات الأخرى خصوصاً في ترتيب أجزاء الجملة، فالجملة الفعلية في اللغة  

 مقدم على المضاف إليه، والموصوف مقدم على الصفة.  العربية تبدأ بالفعل، والفاعل، والمضاف

إذاً لا يمكننا أن نأتي، ولو بمثل سورة أو آية، فهي نتيجة   ونستشهد في هذا الشأن بقول الدكتور محمد شقرون 

 .11 لذلك ضارة فاسدة مفسدة، محرفة مبدلة، مغايرة لكلام الله تعالى باعثة على الضلال، والكفر

التفسيرية فهي تحظى بقبول الكثير من العلماء خاصة الذين خاضوا غمار الحرب التعليمية  أما الترجمة  

لتحقيق   الترجمة، وخصومها، واشترطوا شروطاً  الذين يرفضون  الكريم من  القرآن  حول ترجمة معاني 

  الترجمة مطلقاً حرفية كانت أو تفسيرية.

 الفرق بين الترجمة، والتفسير: 

 جمة التفسيرية، والتفسير، إلا أن هناك فروقاً جوهرية بينهما، كما بيّن الشيخ الزرقاني:  رغم التشابه بين التر

 
 . 111، ص 1مناهل العرفان، للزرقاني، ج 8
 110، ص 1للزرقاني، جمناهل العرفان،  9

 .29سورة الإسراء، الآية  10
 . 2002دار الكتب الوطنية بنغازي  105مجلة الندوة الدولية حول ترجمة معاني القرآن الكريم بحث للدكتور محمد شقرون ص 11



26 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

أن الترجمة صيغة استقلالية يرُاعى فيها الاستغناء عن الأصل، وحلولها محله، بينما التفسير لا   .1

 يشترط ذلك. 

 ، أما التفسير فيجوز بل قد يجب.  الاستطراد الترجمة لا يجوز فيها  .2

 تدعّي الوفاء بجميع معاني الأصل، بينما التفسير يهدف إلى الإيضاح دون هذا الادعاء. الترجمة  .3

التعدد،   .4 فيه  يحُتمل  قد  التفسير  بينما  المنقولة،  المعاني  إلى صحة  الطمأنينة  فيها  تفُترض  الترجمة 

 .12والتأويل  

 شروط الترجمة المقبولة: 

 روط لقبول الترجمة، منها: اشترط العلماء، وعلى رأسهم الشيخ الزرقاني، عدة ش

 معرفة المترجم لأوضاع اللغتين لغة الأصل، ولغة الترجمة. أولًَ: ❖

 معرفة أساليبها، وخصائصها.  ثانياً: ❖

 وفاء الترجمة بجميع معاني الأصل، ومقاصده على وجه مطمئن.  ثالثاً: ❖

أن تكون صيغة الترجمة مستقلة عن الأصل بحيث يمكن أن يستغنى بها عنه أن تحل محله    رابعاً: ❖
13. 

 كما أضاف الشيخ محمد الزرقاني شرطين خاصين بالترجمة الحرفية:  

تشابه اللغتين في    ثانيهماوجود مفردات في لغة الترجمة مساوية للمفردات التي تألف منها الأصل،    أحدهما

 .14الضمائر، المستترة، والروابط التي تربط المفردات لتأليف التركيب 

  وفي نهاية هذا المطلب الذي تحدثنا فيه عن أنواع الترجمة أو أقسامها لابد لنا من التفريق بين الترجمة أي 

 مهمة الترجمة، والتفسير، ومهما يكن نوع الترجمة حرفياً أو تفسيرياً فإنها غير التفسير مطلقاً.

 ويقول الشيخ الزرقاني موضحاً الفرق بينهما: 

 .15 إن صيغة الترجمة صيغة استقلالية يراعى فيها الاستغناء عن أصلها، وحلولها محله أولًَ: •

 إن الترجمة لا يجوز فيها الاستطراد، أما التفسير فيجوز بل قد يجب فيه الاستطراد.  ثانياً: •

إن الترجمة تتضمن عرفاً دعوى الوفاء بجميع معاني الأصل، ومقاصده، ولا كذلك التفسير،   ثالثاً: •

 إنه قائم على كمال الإيضاح.ف

دعوى    رابعاً: • تتضمن عرفاً  الترجمة  نقلها   الاطمئنانإن  التي  والمقاصد  المعاني،  أن جميع  إلى 

التفسير بل المقصود   ولا كذلكالمترجم، هي مدلول كلام الأصل، وإنما مراده لصاحب الأصل منه،  

التفسير لغة الأصل يشبه الترجمة التفسيرية    لكن  .تارة يدعي الاطمئنان، وذلك إذا توفرت لديه أدلته

 .16شكلاً قريباً جداً 

 بيرك في ترجمة معاني القرآن:  المبحث الثاني: منهج جاك

تعد ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية من أبرز التحديات التي تواجه الباحثين، والمترجمين، 

دقة لغوية، وعمق دلالي، وخصوصية بيانية لا نظير لها في النصوص نظراً لما يتطلبه النص القرآني من  

البشرية، وقد تناول العديد من المستشرقين هذا المجال، كلٌّ وفق خلفيته الفكرية، ومنهجه اللغوي، مما أفرز  

بيرك جاك  اسم  يبرز  المستشرقين،  هؤلاء  بين  ومن  وأساليبها،  أهدافها،  في  ومتباينة  متعددة،    ترجمات 

(Jacques Berque)    اللغة إلى  الكريم  القرآن  لمعاني  ترجمة  قدمّ  الذي  المعروف،  الفرنسي  المفكر  إن 

 .17(   Essai de traduction –LE CORANالفرنسية تحت عنوان )

(م،  وقد جاء المستشرق الفرنسي جاك بيرك ليضع منهجاً جديداً في 1994نشرت هذه الترجمة في العام )

لكريم، فهل كان صاحب هذا المنهج الجديد على علم بالأساليب العربية، وقواعدها  ترجمة معاني القرآن ا

العلمية؟ يقول الدكتور رجب البيومي مبيناً منهج المستشرق )وقد بين أن طريقته في الدراسة تعتمد على  

 
 . 113ص 2مناهل العرفان، محمد الزرقاني، ج 12
 . 117ص 2مناهل العرفان، محمد الزرقاني، ج 13
 117ص  2العرفان، محمد الزرقاني جمناهل  14
 117ص  2مناهل العرفان، محمد الزرقاني، ج 15
 . 117ص  2مناهل العرفان، محمد الزرقاني، ج 16
 سورة البقرة.  43الآية  17



27 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

بالأصو الاستعانة  مع  كلمات  مجموعة  إلى  والجمل  إلى جمل،  الآيات  تقسيم  تحليلي  اتجاه  ات، اتجاهين، 

والنحو، والمنطق، والبيان، ثم الاتجاه التركيب بجميع ما تمخضت عنه دراسته التحليلية يردها إلى بناء  

 . 18واحد، وهو ما سماه الطريق العكسي( 

وقد أثارت ترجمته جدلاً واسعاً في الأوساط العلمية، لما تضمنته من تأويلات لغوية، وتفسيرات ثقافية،  

الوقوف عند منهجه، وتحليل اختياراته، ومقارنة ترجمته بغيرها من الترجمات   ومقاربات فكرية، تستدعي

 المعاصرة.

يهدف هذا المبحث إلى دراسة منهج جاك بيرك في ترجمة معاني القرآن الكريم، من خلال تحليل نماذج  

ترج التي يجب مراعاتها عند  الضوابط  بيان  ثم  الشرعية،  المصطلحات  في  لترجمته، خاصة  مة  تطبيقية 

النصوص القرآنية، ومدى التزام بيرك بها، كما يسعى إلى تقييم مدى نجاح ترجمته في نقل المعاني الأصلية، 

ومدى تأثيرها في تشكيل الفهم الديني لدى الناطقين بالفرنسية، خصوصاً في المجتمعات الإسلامية في غرب 

لأمثلة التطبيقية التي اعتمدها جاك بيرك  إفريقيا، والمغرب العربي، وفي المطلب الأول، سنبدأ باستعراض ا

في ترجمة المصطلحات الشرعية، لنكشف من خلالها عن ملامح منهجه، ومدى دقته في التعامل مع المفاهيم  

   الإسلامية.

 المطلب الأول: الأمثلة المطبقة في ترجمة المصطلحات الشرعية: 

إن المصطلحات الشرعية هي من أكثر عناصر النص القرآني حساسية، ودقة في الترجمة، نظراً لما تحمله 

فإن طريقة   هنا،  والتشريع الإسلامي، ومن  والفقه،  بالعقيدة،  الوثيق  وارتباطها  دلالية عميقة،  من حمولة 

بالأمانة العلمية    لتزامهاتعامل المترجم مع هذه المصطلحات تكشف عن مدى فهمه للنص القرآني، ومدى  

 في النقل.

وفي هذا الإطار، يعُد جاك بيرك من أبرز المستشرقين الذين تصدروا لترجمة معاني القرآن الكريم إلى  

هذه   أن  إلا  الغربي،  القارئ  إلى  المعاني  لتقريب  متعددة  بمحاولات  ترجمته  تميزت  وقد  الفرنسية،  اللغة 

 ودلالية، خاصة في ترجمة المصطلحات الشرعية.   المحاولات لم تخلُ من إشكالات لغوية،

الشرعية، من خلال  للمصطلحات  بيرك  ترجمة جاك  نماذج مختارة من  تحليل  إلى  المطلب  هذا  ويهدف 

المقارنة بين النص القرآني الأصلي، وترجمته الفرنسية، مع بيان مدى دقة الترجمة، وأثرها في إيصال  

بيرك   التزامود الشرعي، كما سنبُرز من خلال هذه الأمثلة مدى  عن المقص  انحرافهاالمعنى الصحيح، أو  

 بالمنهج التفسيري أو الحرفي، ومدى تأثره بخلفيته الفكرية، والثقافية في اختيار الألفاظ، والمصطلحات.

 أمثلة تطبيقية ترجمة معاني القرآن الكريم لجاك بيرك: 

ادات، والمعاملات لأنها أكثر تداولاً بين المسلمين، وقد اختارت الدراسة المصطلحات التي تتعلق فقه بالعب

 وهي تمس حياتهم اليومية مما لها تأثيرات كبيرة.  

 أولًَ: الصلاة: 

 . 19﴿وَأقَِيمُوا الصَّلَاةَ﴾  النص الأصلي: ▪

 . 20(  Établissez la prière)  ترجمة بيرك: ▪

)الصلاة( في المفهوم المسيحي، وهو  التي تعني )الدعاء( أو   (prière) استخدم بيرك كلمة  التحليل: ▪

ما قد يفُهم على أنه مجرد تضرع، بينما )الصلاة( في الإسلام تشمل أركاناً، وأفعالاً محددة، فالترجمة 

 هنا أقرب إلى التفسير العام، لكنها لا تنقل الخصوصية الشرعية للمصطلح. 

 

 

 

 
18 Albin Michel p66 .Le Coran – Traduction par Jacques Berque Jacques Berque ) 1990 (. 

 
 سورة البقرة.  43الآية  19

20 Albin Michel p66.Le Coran–Traduction par Jacques Berque Jacques Berque )1990 ( 



28 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

 ثانياً: الزكاة: 

كَاةَ﴾  النص الأصلي: ▪  .21﴿وَآتوُا الزَّ

 .22( Acquittez l’aumône légale)  ة بيرك:ترجم  ▪

يوضح أن الزكاة )صدقة قانونية(، وهو أقرب إلى التفسير، لكنه    التحليل: ▪ استخدم تعبيراً مركباً 

يحُمّل المصطلح بعداً قانونياً قد لا يكون دقيقاً في السياق الشرعي، خاصة أن الزكاة عبادة مالية،  

 وليست مجرد التزام قانوني.

 الجهاد:  ثالثاً:

ِ حَقَّ جِهَادِهِ﴾  النص الأصلي: ▪  .23﴿وَجَاهِدوُا فيِ اللََّّ

 .24  (Luttez pour Dieu comme il convient)  ترجمة بيرك: ▪

كلمة  التحليل: ▪ المصطلح الأصلي   (luttez) استخدم  تجُنّب  تفسيرية  )كافحوا(، وهي ترجمة  أي 

)الجهاد( لما له من حمولة ثقافية، وسياسية في الغرب، هذا الاختيار يظُهر محاولة بيرك لتلطيف 

 المفهوم، لكنه يفُقده دلالته الشرعية الدقيقة.  

 رابعاً: الربا:

مَ ا النص الأصلي: ▪ ُ الْبَيْعَ وَحَرَّ بَا﴾  ﴿وَأحََلَّ اللََّّ  . 25لرِّ

 .26(  Dieu a permis le commerce et interdit l’usure) ترجمة بيرك:  ▪

التي تعني "الفائدة الربوية"، وهي ترجمة دقيقة نسبياً، لكنها قد تفُهم  usure استخدم كلمة التحليل: ▪

ة مشروطة  في السياق الغربي على أنها الفائدة المفرطة فقط، بينما "الربا" في الإسلام يشمل كل زياد 

 على رأس المال.

والوضوح   اللغوية،  الدقة  بين  يوازن  أن  حاول  الكريم،  القرآن  لمعاني  الفرنسية  ترجمته  في  بيرك،  جاك 

الثقافي، لكنه في كثير من الأحيان لجأ إلى تأويلات أو تعبيرات لا تعكس المعنى الشرعي بدقة، مما أثار  

 انتقادات من عدد من الباحثين. 

 ترجمة المعاني لجاك بيرك أنه:   من الملاحظ في

 يميل إلى الترجمة التفسيرية أكثر من الحرفية، خاصة في المصطلحات ذات الطابع الشرعي.  .أ

 يحاول تقريب المعنى إلى القارئ الفرنسي، لكنه أحياناً يفُرط في التبسيط أو التأويل.  .ب 

مثل   .ج الغربية،  الثقافة  في  للجدل  المثيرة  المصطلحات  و"الكفر"،  يتجنب  و"الحدود"،  "الجهاد"، 

 ويستبدلها بتعابير أكثر حيادية.

 المطلب الثاني: الحدود الواجب احترامها عند ترجمة معاني القرآن الكريم: 

إنّ ترجمة معاني القرآن الكريم من أكثر المهام اللغوية، والدينية حساسية، وتعقيداً، نظراً لما تنطوي عليه  

يتعامل مع   بل  فحسب،  فلسفياً  أو  أدبياً  نصاً  يواجه  فالمترجم لا  وثقافية، وأصولية،  تحديات معرفية،  من 

صارماً بجملة من الحدود   التزاماعليه  خطاب إلهي يحمل أبعاداً تشريعية، وعقائدية، وروحية، ما يفرض  

المنهجية، والمعرفية التي تضمن سلامة النقل، وصدق التمثيل، وفي هذا السياق، يبرز منهج جاك بيرك  

على القارئ الغربي،   والانفتاحبوصفه نموذجاً مثيراً للجدل، إذ حاول أن يزاوج بين الأمانة للنص القرآني،  

 لتلك الحدود. احترامهمدى مما يطرح تساؤلات جوهرية حول 

إن ترجمة معاني القرآن الكريم ليست مجرد عملية لغوية تهدف إلى نقل المفردات من لغة إلى أخرى، بل 

يتجاوزها   ألا  ينبغي  التي  بالحدود  ووعياً  القرآني،  النص  لطبيعة  عميقاً  إدراكاً  يتطلب  تأويلي  فعل  هي 

 
 . سورة الحج78الآية  21

22 Albin Michel p66. Le Coran – Traduction par Jacques Berque Jacques Berque ) 1990 
 سورة البقرة.  257الآية  23

24  )22Albin Michel p82 Le Coran – Traduction par Jacques Berque Jacques Berque) 1990 ( 
    سورة النور. 39الآية  25

26 Albin Michel p418. 24 Le Coran – Traduction par Jacques Berque Jacques Berque  )1990 ( 

 



29 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

ال وخصوصيته  النص،  قدسية  على  حفاظاً  من  المترجم،  جملة  في  الحدود  هذه  وتتمثل  والبلاغية،  دينية، 

الضوابط التي تتوزع بين ما هو لغوي، ودلالي، وما هو عقدي، وثقافي، وهي ضوابط لا يمكن تجاوزها  

 دون أن يفُضي ذلك إلى إخلال جوهري بمقاصد النص أو تشويه الإرسال.  

د التصدي لترجمة معاني القرآن، سواء كانت  يناقش هذا المطلب الضوابط التي ينبغي للمترجم مراعاتها عن

جاك بيرك بهذه الضوابط في مشروعه الترجمي، كما يتناول    التزاملغوية أو دلالية أو تأويلية، ويحلل مدى  

الإشكالات التي تنشأ عن تجاوز بعض هذه الحدود، مثل الإخلال بالمعنى الأصلي أو تشويه البنية البلاغية  

بيقية من ترجمته تظُهر ملامح التوتر بين الوفاء للنص القرآني، والإنحياز إلى للنص، ويستعرض نماذج تط

 من أبرز هذه الحدود:مقتضيات الثقافة الفرنسية الحديثة، 

يجب على المترجم أن يعي أن النص القرآني ليس نصاً بشرياً، بل هو وحي إلهي،   الحدود العقدية: .أ

قد تفُضي إلى تحريف المعنى أو إقحام رؤى فلسفية  مما يفرض عليه تجنب أي تأويلات أو إضافات  

أو دينية دخيلة. فالمترجم ليس مفسراً، ولا ينبغي له أن يتجاوز المعنى الظاهر إلى تأويلات ذات 

 طابع شخصي أو ثقافي. 

يتعين على المترجم أن يحترم البنية اللغوية للنص القرآني، بما فيها من   الحدود اللغوية، والدلَلية: .ب 

، وإعجاز، وأن يحرص على نقل المعاني لا الألفاظ، دون أن يخُلّ بالحمولة الدلالية للنص. بلاغة

كما ينبغي له أن يتجنب الترجمة الحرفية التي تفُقد النص روحه، أو الترجمة التفسيرية التي تغُرقه 

 في تأويلات قد لا تعكس المعنى الأصلي بدقة.

يجب أن يكون المترجم واعياً للفروق الثقافية بين اللغة المصدر، واللغة الهدف،    الحدود الثقافية: .ج

دون أن يسمح لهذه الفروق بأن تغُيرّ من طبيعة النص أو تعُيد تشكيله وفقاً لمنظومة ثقافية مغايرة، 

فالنص القرآني يحمل منظومة قيمية خاصة، ولا يجوز تطويعه ليتماشى مع تصورات ثقافية غربية  

و علمانية، كما فعل بعض المترجمين الذين سعوا إلى "تحديث" الخطاب القرآني بما يتلاءم مع  أ

 الذائقة الغربية. 

وفي ضوء هذه الحدود، يمُكن تحليل منهج جاك بيرك في ترجمته لمعاني القرآن الكريم، حيث يلُاحظ أنه  

د عمد بيرك إلى استخدام لغة أدبية  تجاوز بعضها في سبيل تحقيق مقروئية أكبر لدى القارئ الفرنسي، فق

شاعرية، وأحياناً فلسفية، مما أضفى على النص طابعاً تأويلياً يتجاوز المعنى الظاهر، كما أنه لم يتردد في 

 إدخال رؤى ثقافية غربية في بعض المواضع، مما أثار جدلاً واسعاً حول مدى وفائه للنص القرآني. 

خطأ ترجمي، بل هو إخلال بمنهجية الترجمة القرآنية، التي ينبغي أن    إن تجاوز هذه الحدود لا يعُدّ مجرد 

تظل وفية للنص، ومحافظة على قدسيته، وملتزمة بضوابطه، ومُدركة لحساسيته العقدية، واللغوية، ومن 

تحليل مدى   يكتمل إلا من خلال  تقييم ترجمة جاك بيرك لا  فإن  تأثير    احترامههنا،  الحدود، ومدى  لهذه 

 على فهم القارئ غير المسلم للنص القرآني.  تجاوزها

وفي نهاية هذا المطلب نذكر بعض الأمثلة للحدود التي تجاوزها المترجم في ترجمته لمعاني القرآن الكريم  

 إلى اللغة الفرنسية: 

ُ نوُرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ التأويل الفلسفي:   .1 استخدم  ،  27  ]35  : ﴾[ النورفي ترجمته لقوله تعالى ﴿اللََّّ

، متجاوزاً بذلك "أي: "الله هو نور الكون (، Dieu est la lumière de l’universبيرك عبارة )

اللفظ القرآني الدقيق "السماوات والأرض"، ومُدخلاً مفردة "الكون" ذات الحمولة الفلسفية الغربية، 

 لا يطابق السياق القرآني.  مما يفُقد النص دقته المفهومية، ويعُيد تأويله ضمن إطار كوني ميتافيزيقي  

في ترجمته لسورة الفاتحة، اختار بيرك أسلوباً  اقتحام البعد الأدبي على حساب المعنى العقدي:   .2

( مثلاً  للبسملة  ترجمته  فجاءت  حراً،   Au nom de Dieu, le Clément, leشعرياً 

Miséricordieuxي حر في (، وهي ترجمة تبدو سليمة ظاهرياً، لكنها جاءت ضمن سياق شعر

كامل السورة، مما أضفى طابعاً أدبياً على نص تعبدي تشريعي، وهو ما يعُد تجاوزاً للحدود العقدية،  

 والوظيفية للنص.

 
 . سورة النور 39الآية  27



30 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

في ترجمة مصطلح الرسول، استخدم بيرك  إعادة صياغة المفاهيم الإسلامية بمفردات غريبة:   .3

رغم الفرق العقدي بين المصطلحين  رسول،   ( messager)  ( نبي بدلاً منprophète)  أحياناً كلمة

ا كَانَ ﴿:  في السياق الإسلامي، مما يحُدث خلطاً في المفاهيم لدى القارئ غير المسلم، قال تعالى مَّ

ِ وَخَاتمََ النَّبِييِّنَ﴾   سُولَ اللََّّ كِن رَّ ٰـ جَالِكُمْ وَلَ ن رِّ دٌ أبََا أحََدٍ مِّ  Muhammad n’est le)  وترجمه  ،28مُحَمَّ

père d’aucun de vos hommes, mais le Prophète de Dieu et le sceau des 

prophets ) (29) . 

الإلهي: .4 البعد  على  الإنسانية  النزعة  العقاب    تغليب  عن  تتحدث  التي  الآيات  لبعض  تفسيره  في 

  الإلهي، لجأ بيرك إلى تخفيف حدة المعنى أو إعادة صياغته بلغة إنسانوية، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ 

 La rigueur de ton Seigneur estحيث ترجمها إلى ) ،29 ]12: ﴾[ البروجبطَْشَ رَبكَِّ لشََدِيدٌ 

redoutable  )30 أي: )صرامة ربك تخُشى(، وهي صياغة تضُعف من وقع التهديد الإلهي، وتعُيد ،

 تأطيره ضمن خطاب أخلاقي إنساني لا يعكس البنية الأصلية للآية.  

تجاهل بيرك في كثير من المواضع الإيقاع القرآني، والتوازي  إغفال البنية الإيقاعية، والبلاغية:  .5

لاص، حيث فقد النص المترجم التوازن الصوتي، والدلالي  البلاغي، كما في ترجمته لسورة الإخ

الذي يعُد من خصائص الإعجاز القرآني، مما يعُد تجاوزاً للحدود البلاغية التي لا تقل أهمية عن  

مَدُ لَمْ يلَِدْ وَلَمْ يوُلَدْ لََمْ يكَُن لَّهُ  ُ الصَّ ُ أحََدٌ اللََّّ ،  31كُفوُاً أحََد﴾    المعنى الظاهري، قال تعالى: ﴿قلُْ هُوَ اللََّّ

 Dis: Il est Dieu, Un.  Dieu, l’Absolu.  Il n’a pas engendré, n’aوترجمها إلى: )

pas été engendré. Et nul ne Lui est égal  )32. 

 الخاتمة: 

يتضح من خلال تحليل منهج جاك بيرك في ترجمة معاني القرآن الكريم أنه تبنىّ مقاربة تجمع بين الطموح  

الأدبي، والانفتاح الثقافي، ساعياً إلى تقريب النص القرآني من القارئ الفرنسي عبر أدوات لغوية، وفكرية  

تنتمي إلى الحقل الغربي الحديث. غير أن هذا الطموح، وإن كان نابعاً من رغبة في التبليغ، والتواصل، قد 

بدقة المعنى القرآني، وخصوصيته  أفضى في كثير من المواضع إلى تجاوز حدود منهجية جوهرية، تمسّ  

 العقدية، والبلاغية. 

الدينية، سواء من   الترجمة  التي تفرضها  بالضوابط  دائماً  التطبيقية أن بيرك لم يلتزم  لقد أظهرت الأمثلة 

ية، أو الحفاظ على البنية البلاغية، أو تجنب التأويلات الفلسفية، والثقافية  حيث احترام المصطلحات الشرع

د تشكيل النص وفقاً لمنظومة مغايرة، وهذا ما يدعو إلى إعادة النظر في جدوى مثل هذه الترجمات التي تعُي

 التي تغُري بالانفتاح لكنها تهُدد بفقدان النص لروحه الأصلية. 

المنهجي، والوعي   عالياً من الانضباط  يتطلب قدراً  القرآن الكريم تظل مجالاً  وعليه، فإن ترجمة معاني 

قة اللغوية، وهي شروط لا يمكن التفريط فيها تحت أي مبرر ثقافي أو أدبي، وإن تقييم جهود  العقدي، والد 

جاك بيرك، رغم ما فيها من اجتهاد، يجب أن يتم ضمن هذا الإطار الصارم، حفاظاً على قدسية النص،  

 .وصدق تمثيله في اللغات الأخرى

 أهم النتائج:

أظهرت الدراسة أن بيرك لم    المنهجية في الترجمة القرآنية:تجاوز جاك بيرك لعدد من الحدود   .1

يلتزم دائماً بالضوابط العقدية، واللغوية، والثقافية، مما أدى إلى إدخال تأويلات فلسفية، وأدبية لا 

 .تتسق مع طبيعة النص القرآني

 
 سورة الأحزاب. 49الآية  28
 سورة البروج  12الآية  29

30   )29p84  .Le Coran – Traduction par Jacques Berque Jacques Berque )1990 ( 
 سورة الإخلاص.  4، 3، 2، 1الآية  31

32 Albin Michel p864  .31 Le Coran–Traduction par Jacques Berque Jacques Berque )1990 (   

 



31 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

أكثر اتضح أن بيرك في كثير من المواضع مارس دور المفسر    الخلط بين الترجمة، والتفسير: .2

من المترجم، مما أفضى إلى إعادة تشكيل المعاني وفقاً لرؤى ثقافية غربية، وهو ما يعُد إخلالاً  

 بوظيفة الترجمة. 

القرآني:   .3 للنص  البلاغية  البنية  والتوازي  إضعاف  الإيقاعية،  الخصائص  ترجمته  في  غابت 

 البلاغي، ما أفقد النص المترجم جزءاً من تأثيره الجمالي، والديني.  

أظهرت الأمثلة أن الترجمة قد تفُضي إلى فهم مغلوط   تأثير الترجمة على فهم القارئ غير المسلم: .4

ثقافية   أو محمّلة بدلالات  دقيقة  القرآنية، خاصة عند استخدام مصطلحات غير  للرسالة  أو مشوّه 

 مغايرة. 

لقرآن الكريم  أكدت الدراسة أن ترجمة االحاجة إلى منهجية صارمة في ترجمة النصوص الدينية:   .5

تتطلب التزاماً بمنهج علمي دقيق، يراعي خصوصية النص، وقدسيته، ويبتعد عن النزعة الأدبية  

 أو التأويلية.  

 التوصيات للمؤسسات العلمية:   

إنشاء لجان علمية متخصصة لمراجعة ترجمات معاني القرآن تضم علماء لغة، وتفسير، وترجمة،   .1

 قته للمعنى الأصلي.لضمان سلامة النص المترجم، ومطاب

تلُزم  .2 وبلاغية،  وعقدية،  لغوية،  تشمل ضوابط  الدينية  النصوص  لترجمة  أكاديمية  معايير  وضع 

 حدود النص، وعدم تجاوزه.  باحترامالمترجمين 

تشجيع الترجمة التشاركية بين علماء الشريعة، والمترجمين المحترفين لضمان التكامل بين الفهم   .3

 .اللغوية، وتفادي التأويلات الفردية أو الثقافيةالديني، والدقة 

ترجمة النصوص المقدسة( في برامج الدراسات العليا لتأهيل مترجمين متخصصين  )إدراج مادة   .4

 .في النصوص الدينية، وتزويدهم بالأدوات المنهجية اللازمة

علمياً، ورصد مواطن    تمويل مشاريع بحثية نقدية لترجمات القرآن إلى اللغات العالمية بهدف تقييمها .5

 القوة، والضعف فيها، وتقديم بدائل أكثر دقة، ووفاء للنص.

إطلاق منصات إلكترونية علمية لنشر الترجمات المعتمدة تكون مرجعاً موثوقاً للباحثين والقراء،   .6

 وتسُهم في الحد من انتشار الترجمات غير المنضبطة. 

 المصادر والمراجع:  

 المراجع العربية: 

 القرآن الكريم، براوية حفص عن شيخه عاصم ـــ رحمه الله ـــ
 .(. دار صادر299، ص 1)المجلد  لسان العرب .(1977) .ابن منظور، محمد بن مكرم .1

 . آفاق المعرفة .مفهوم الترجمة اليومرداوي، رنا ماجد.  .2

 ) .(. دار المعرفة. الطبعة الثالثة492، ص 10)المجلد  دائرة معارف القرن العشرين وجدي، محمد فريد. .3

 .بغداد   ردار النش .فن الترجمة في ضوء الدراسات المقارنة .(1982) .الخلوصي، صفاء .4

مجلة الندوة الدولية حول ترجمة  في .عنوان البحث غير مذكور في المرجع الأصلي .(2002) .شقرون، محمد .5

 .(. دار الكتب الوطنية105)ص  معاني القرآن الكريم

مقاييس الجودة في الترجمة: دراسة مطابقة على اللغات العربية والفرنسية  .(2010) .البريني، حافظ .6

 .مركز النشر الجامعي .والإنجليزية

 جنبية: المراجع الأ
7. Berque, J. (Trans.). (1990). Le Coran. Albin Michel. 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of 

the individual author(s) and contributor(s) and not of JSHD and/or the editor(s). JSHD and/or the editor(s) 

disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, instructions, or 

products referred to in the content. 

 


