g Journal of Scientific and Human Dimensions

Aoy gl ) Al g
JSHD >

oo
O Volume 1, Issue 2, 2025, Pages: 239-243 pzéq
@ Journal homepage: https://jshd.com.ly/index.php/jshd/en

La pensée des lumiéres et 1 historiographie des sciences arabes

Dr. Meftah Halleb *
Department of Philosophy, Higher Institute of Humanities in Jendouba, Jendouba, Tunisia

Byl p slall e iy sl s

o s eda saia A gaian Aailaal) NLJS &Lﬂ\ dgxall cdadal) (:.».ug

“Corresponding author: meftahhalleb@gmail.com

Received: September 14, 2025 | Accepted: November 29, 2025 | Published: December 13, 2025

@ Copyright: © 2025 by the authors. This article is an open-access article distributed under the
terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Résumé:

L'histoire des sciences, émergée au XVlIlle si¢cle avec les Lumiéres (Fontenelle, Condorcet) comme
un genre littéraire valorisant le progres de l'esprit humain, a rapidement évolué vers une conception
européocentrique et positiviste au XIXe siécle, excluant toute contribution non occidentale,
notamment celle des Arabes médiévaux. Cette exclusion, fondée sur le mythe du "miracle grec" et des
théories anthropologiques, a relégué les sciences arabes au rang de simples répétitions des Grecs. Face
a cette "occidentalisation", les historiens des sciences arabes ont adopté une posture réactive et
défensive, souvent en adoptant un "orientalisme inverse" qui idéalise le passé et se base sur le critére
positiviste de l'expérimentation. L'article analyse cette dynamique et met en lumicre 'approche plus
rigoureuse de Rushdi Rashed et de ses contemporains, qui insistent sur 1'étude objective de la science
arabe comme une étape historique a part entiére (Xe-XVlle siécles) et comme un facteur clé dans le
débat sur l'innovation et la tradition. Finalement, la recherche s'interroge sur la pertinence actuelle de
I'histoire des sciences dans le contexte arabe, soulignant la nécessité d'une critique radicale des
classifications scientifiques pour atteindre la "vérité".

Mots-clés: Histoire des sciences, Lumiéres, Sciences arabes, Orientalisme, Positivisme, Rushdi
Rashed, Méthode scientifique, Historiographie.

ueilall
6 Al Jiall a5 22y ool (uin (e 503 S et ) il S8 pa e Gl A (G alell ) s
) Baniie < pdie auldll (A A (Positivist) xass Lol dsn Soaie aseia sad de s sk g
3 yaaall" 5 shul o 0 Al elalY) 138 au gl gand)l 8 Gl Claalie Lo ¥ e e daalie
53 Aga g 3 Bligll o slall ) S5 3 yaa Lo el s Ayl olel) LSy BB clan sl s Y1 il 0 5 A o)
G " Sl (B VI b 8 e s e 3y Loty WBge el aslell 63550 (A e 3l AL
Slo o sl Bl s Aualinall o2a fingl) 48 50 oda Jlad cupaill paagl) Jladl o aaing s oalall 2iay
Al 5" S Ly el o slell B gl Al o (00 () ey salans 281 (52551 Aal e EY) 4 adl

218 | Journal of Scientific and Human Dimensions


mailto:meftahhalleb@gmail.com

PNCER I PRGN | PR S PO 1| P 1 I DU R g AL (WP U IR P ) RV AP R L FER G
Aalall ciligiaill (g 3a 35 6 jein e 33850 ¢ yall Blandl b  slad) oy IS Lpaa ) e Al all Jelusis
u‘ ’;'9'“'9': ”u &}m

.é.;a)m\ c‘;d:d\ Gg_'mj\ il L;AJ:) ciex;'a)l\ ¢ 8l iyl c:\.:\,\)d\ (.)LJ\ ‘):ulﬂ\ ce)hl\ é_._\)u: 3.9133.43\ ilalsly

Introduction

L’histoire des sciences depuis sa création en tant que genre littéraire distinct au
XVlIIe siecle, notamment a travers 1’ceuvre de Fontenelle et Condorcet et les Encyclopédistes
comme d’Alembert et Diderot, a subi de nombreuses transformations au point de devenir
aujourd’hui un sujet de recherche en particulier en ce qui concerne sa conceptualisation. Les
sciences ne se limitent en aucun cas a des disciplines spécifiques comme la physique, les
mathématiques ou la chimie. Au cours du dernier tiers du XXe siecle, I’histoire des sciences
s’affronte a des théories majeures. Celles-ci sont désormais connues sous le nom de
nouvelles théories des sciences, telles que la théorie de a falsification de Popper, la théorie de
paradigmes de Kuhn et la théorie de I’anarchie des connaissances scientifiques de Feyerabend
et la théorie des programmes de recherche de Lakalos. !

Cependant, certains penseurs remettent en question ’existence méme de 1’histoire des
sciences et de 1’épistémologie, n’y voyant que des programmes ou des projets, et non des
réalisations. Michel Serres affirme par exemple : « tout le monde parle de I’histoire des
sciences comme si elle existait réellement, mais je n’en reconnais pas l’existence *». En
réalité, il ne remet pas en cause les écrits accumulés par la science mais plutdt leur
qualification d’histoire critique des classifications scientifiques. Accepter la division établie
par la réalité sans perspective critique revient a accepter une idéologie ». (ibid. 28-29). En
outre, le paysage intellectuel comprend des historiens scientifiques ou qui cotoient ceux qui
les produisent les étudiant ainsi que leur histoire. Il comprend également des historiens qui
analysent les théories élaborées par d’autres dans le domaine de I’histoire des sciences, ainsi
que les théories scientifiques elles-mémes.

Pour ces raisons, j’ai choisi d’interroger le concept d’histoire des sciences ou plutot de
I’examiner afin d’en rechercher les objectifs originaux et fondamentaux. J’entends par 1a les
objectifs des philosophes des Lumicres et les transformations ultérieures de la pratique des
historiens des sciences aux XIXe et XXe siecles. J’analyserai ensuite les implications de cette
démarche pour nous, depuis les débuts de I’intérét porté a cette pratique jusqu’a nos jours.
Finalement, je I’examinerai les perspectives offertes par cette pratique théorique et leur
pertinence actuelle dans notre contexte.

U1 est inutile de mentionner les nombreux ouvrages écrits par ces personnes, dont certains portent des titres qui
reprennent les formules interprétatives qui ont fait la renommeée de tel ou tel épistémologue. Nous renvoyons a
une étude de synthése exhaustive rédigée par Alain Chalmers sous le titre : Qu’es-ce que la Science ? Récent
développements en Philosophie des Sciences : Popper, Kuhn, Feyerabend. Traduit en arabe sous le titre :
théories de la science, traduit par Hasan sahban et Fouad Safa, Editions Darno baqual, Casablanca, Maroc.1991.
2 J. Kinglham : Etudes d’Hist et de philosophie de ciences, ed Vrin paris, 5édi. 1983. La référence seraa la
traduction arabe du texte, malgré sses lacune,s par le Dr. Khalil Ahmed Khalil par dar Al-Fikr Al-Lubnani,
Beyrouth. Quant a la citation de serres, elle est mentionnée dans le livre de Kinglham, Idéologie et rationalité, 2°¢
ed. Vrin 1982.

219 | Journal of Scientific and Human Dimensions



Il est généralement admis que’ I’histoire des sciences a débuté, en un sens, comme un
genre littéraire indépendant avec les philosophes des Lumicres. « Avant le XVIII siccle,
seules des histoires de la peinture, de la musique et de la médecine é€taient connues.
Fontenelle a sans aucun doute donné son impulsion a I’histoire des sciences. C’est
précisément durant sa vie que la pensée humaine a atteint son apogée au siécle de
Lumicres ». (Kingleham 51-52).

Pour Fontenelle, cette histoire prenait la forme d’Eloge. Il en allait de méme pour
Condorcet qui, tout en étant un scientifique révolutionnaire, était aussi un historien des
sciences, c’est-a-dire qu’il était au fait de toutes les découvertes scientifiques. Cela I’amenait
parfois a se plonger dans le passé du savoir pour évaluer la contribution de tel ou tel
scientifique et souligner I’unité et le progreés de la pensée et des connaissances humaines.
Rushdi dit a propos de 1’historien Condorcet :

Historien des sciences, il est informé et averti comme en témoignent se Eloges
académiques ; ce genre littéraire qui avait atteint ses apogée avec Fontenelle,
exigeait que I’on abordat et exposat I’ensemble d’une ceuvre scientifique par
touches successives et pertinentes pour mieux la situer a une époque ou les
controverses ¢€taient vives. Force était parfois de parcourir [’histoire d’une
discipline pour apprécier (....) les travaux d’un Euler ou d’un Bernoulli, le métier
d’historien des sciences fournit a Condorcet non seulement les matériaux
d’histoire des progres de I’Esprit humain, mais aussi les conditions du progreés de
la connaissance scientifique ». (P17-18). 4

Si I’on considére Condorcet comme un représentant des tendances de I’histoire des
sciences au si¢cle des Lumicres, on observe que cette discipline s’est développée dans des
directions. La premiére est celle de 1’¢loge, qui consiste & examiner minutieusement les
travaux des scientifiques, notamment ceux de 1’Académie des sciences, dont Condorcet fut
membre deés 1760 et dont il devint secrétaire permanent en 1776. La seconde approche
consiste a mettre en lumicre le progres de I’intellect humain a partir des vérités qui ont
enrichi les différentes sciences au siecle des Lumieres. Dans cette perspective, 1’histoire des
sciences se tourne rarement vers le passé. Elle est plutdt I’histoire de la science
contemporaine, qui s’écrit sous le regard des historiens. Et ceux-ci a leur tour contribuent a
son ¢laboration.

La revue qui publie certains de leurs travaux ne voit aucune place pour la recherche
sur I’histoire passée des sciences, car la science elle-méme est encore en construction et en
train de se mettre en place (le titre de la revue est “’Hist actuelle des sciences’’).

L’idée de science européenne ou occidentale est née du constat que la science de
I’époque était bel et bien occidentale. Le scientifiques et historiens européens se sont sentis
obligés de souligner ce fait afin de faire progresser et de diffuser les connaissances.
Cependant, cette notion a ensuite été étendue, et « I’occidentalisation de la science » est
devenue une présomption absolue, applicable non seulement aux XVIle et XVIlle siecles,
mais a toutes les époques.

La science a débuté par un miracle, celui de la Gréce. Elle a ensuite repris par un
¢vénement comparable a un miracle en Europe au XVlIle siecle. Entre le commencement et la

3 On trouve cette idée dans les écrits de Klinglhman et Rashid.
4 Rushdi Rashid : Condorcet mathématiques et société : collection savoir Hermann Paris 1974.

220 | Journal of Scientific and Human Dimensions



reprise, il n’y a rien, tout comme il n’y a rien avant le commencement. Rushdi Rashid évoque
cette transformation en disant : « la conception occidentale de la science classique, apparue
au XVIlle siecle comme moyen de comprendre le développement de 1’intellect humain, a pris
sa forme actuelle grace a I’orientalisme au XIXe siécle. On pensait alors que d’un point de
vue anthropologique, on pouvait conclure que la science classique était essentiellement
européenne et que ses origines remontaient directement a la science et a la philosophie
grecques ». (Rashid, Histoire des mathématiques arabes, p374).°

Par conséquent elle exclut toute contribution positive a la science, qu’elle provienne
de la Chine, de I’Egypte antique ou des Arabes du moyen-age. Il ne s’agit pas seulement de
I’opinion d’historiens européens conservateurs comme Ernest Renan. C’est 1’opinion de
pratiquement tous les penseurs de ce siécle. On peut citer parmi eux P. Duhem, Tannery et G.
Milhaud. Duhem affirme dans son ouvrage Le systeme du monde (vol. 2. p120) : « La science
arabe se limitait a répéter ce qu’elle avait appris de la science grecque ». Tannery observe que
plus il approfondissait la question des érudits indiens ou arabes, plus ils lui paraissaient
dépendants des Grecs... et inférieurs a eux a tous égards ». (La géométrie grecque p6). Dans
son ouvrage Recherche sur [’histoire de [’astronomie (traduction d’un texte arabe tiré de
« Al-Tadhkira » de Nasir al-Din-al-Tusi, traduction Carra de Vaux, vol6, p361-337), il
présente la contribution la plus importante de ce que les études récentes appellent 1’ « Ecole
de Maragheh », a savoir Le Couple de Tussi qui transcende 1’astronomie ptolémaique et
explique des phénomeénes — le mouvement circulaire régulier — sans les ambigiiités du
systéme ptolémaique. Ni le traducteur ni 1’auteur du livre n’ont remarqué 1’innovation
inhérente a son utilisation dans la construction de 1’astronomie copernicienne comme 1’a
confirmé plus tard I’historien des sciences Neugebauer® dans plusieurs de ses textes.

Quant a Milhaud, il adopte sans réserve la position affirmative de Renan sur le
miracle de la science grecque qui prive les sémites de toute capacité de pensée philosophique,
en disant : « ...un miracle s’est produit dan I’histoire, et M. Renan en a parlé il y a quelques
jours lors d’un banquet de la « société d’études grecques » a savoir la Grece antique ». Bien
entendu, vers 500 avant J.-C, ’humanité atteignit un niveau de civilisation si parfait que tout
ce qui I’avait précédé devint obsoléte. Ce fut véritablement le berceau de la raison et de la
liberté. (Lecon sur les origines de la science antique, Paris, 1893, p306). Cette position ne se
limitait pas aux historiens du XIXe et début du XXe siecle, mais on la retrouve encore
aujourd’hui dan les écrits de Cohen, Popper et Fernand.” Ce sont ces personnes dont les
travaux sont désormais connus sous le nom de nouvelles théories scientifiques. Cependant, ce
consensus sur I’origine et le développement occidentaux de la science n’exclut pas certaines
exceptions qui prennent en compte certains €léments et ne rejettent aucune contribution,
quelque soit son origine.

5 Rushdi rashid : histoire des mathématiques arabes : entre Algebre et mathématiques, Publications du centre
d’étude sur 1’unité arabe, série Histoire des sciences chez les arabes (1), 1989.

 On peu citer : Otto Neugebauer : les sciences exactes dans antiquité (trad de I’anglais par Souffrin) Arles
Actes sud 1990.

-Astronomy and History M : Selected Essays New York, Springer Verlag 1983.

-A History of Ancient Mathematical Astrono, ny 3 vol, New York Springer verglas, 1975.

7 Les réserves que nous avons émises concernant Milho et Renan se retrouvent dans I’ouvrage de Rushdi
Rashid, « Histoire des mathématiques », tant dans le corps du texte que dans les notes de bas de page. Quant a
Cohen, Popper et Fernand voir notre article « une nouvelle perspective sur la révolution copernicienne : une
critique de la théorie paradigmatique du point de vue de I’histoire des sciences arabes »n paru dans la Revue
tunisienne d’études philosophiques.

221 | Journal of Scientific and Human Dimensions



On peut citer par exemple les références que 1’on trouve chez Neugebauer et qui ont
conduit a de nouvelles études en astronomie arabe, ou encore les corrections apportées par
(René Talon) dans les éditions ultérieure de son livre Histoire générale des Sciences®.
Certaines de ces exceptions s’expliquent par 1’objectivité et I’attention portée au sujet étudié.
D’autres résultent de ’influence des travaux de Rushdi Rashid et de ses contemporains’ sur

I’histoire de I’astronomie et des mathématiques arabes.

Toutefois, cette objectivité exceptionnelle, si 1’on peut dire se limite a certains
secteurs scientifiques. Des domaines importants des sciences naturelles demeurent hors du
champ de 1’é¢tude objective, ou restent régis par de jugements dépassés. Ces domaines n’ont
fait I’objet d’aucune révision ni d’aucun commentaire. Ils furent initialement le centre
d’intérét des orientalistes, qui s’intéressaient a la médecine en général ainsi qu’a la zoologie,
a la botanique et a 1’éthologie. Cela est également attesté par certain écrits et traductions
d’Abd Al-Rahman Badawi dans on ouvrage (Histoire de la philosophie et des sciences chez
les Arabes : textes et études). \°

Ces écrits semblent objectifs en apparence, mais en réalité, ils ne s’écartent pas
d’idées précongues que Rushdi Rashid qualifiait d’anthropologie. Cette approche exclut tout
ce qui est non européen du champ des théories scientifiques, le reléguant au rang de folklore,
si tant est qu’on puisse le considérer comme de I’art. De méme, les traditions relévent de la
politique ou de I’éthique civile, les expériences sensorielles du bon sens et les mathématiques
appliquées des sciences naturelles ou des mathématiques pures. Ceci contraste avec les
concepts propres a la pensée occidentale, a avoir, I’art, le droit, 1’éthique, la religion, les
sciences naturelles et les mathématiques pures. !!

De plus, ces études ne traitent que des aspects partiels de la question comme si elles
ne s’intéressaient qu’a la race qui les a engendrées. Cela semble étre une application du
programme esquissé par Renan et Lassen : établir des paralleles et des contrastes entre les
mentalités sémique et aryenne. Les sémites n’avaient aucun lien inné avec la philosophie, ils
I’ont plutdt adoptée de philosophes germaniques indiens. Les conceptions et les
développements de ces derniers ont tellement imprégné leur esprit qu’ils les ont empéchés
d’atteindre le stade de la pensée indépendante. Ils ont également été incapables concrets et

8 Rushdi Rashid apprécie les corrections apportées par Taton dans certains de ses articles, a partir de la
deuxiéme édition de son livre : Histoire générale des sciences tl, La science antique des origines a 1450, 2¢ éd,
révisée et mise a jour, P. U. 1966.

Quant aux signes Neugebauer, ils ont constitué le point de départ et le soutien d’un groupe d’études qui ont
débuté en 1957 pour établir ce qui allait devenir 1’école astronomique de Maragha.

% A . Dahan — Dalmedico/ J. Peiffer Une histoire des mathématiques, Routes et dédales (Points sciences) ;
édition du Seuil Mars 1986,

-Toby E. Huff : The Rise of Early Modern Science. Islam, China and the West Cambridge Univerity Press 1993.
10 Malgré I’importance des textes menetionnés dan 1’ouvragen qua Badawi a compliés en tant que raducteur
d’autres textes, ils ne sont pas exempts de dispersion et se concentrent sur des gestions et des sciences qui ne
constituent pas nécessairement 1’aspect le plus important des sciences arabes, comme si leur point de départ était
la vision anthropologique, et par conséquent, ils ne sont pas exempts de conflits idéologiques.

' Les textes importants ne sont pas exempts de tels préjugés; on peut citer en exxemple Dhistoire des
mathématiques et 1’histoire des symboles. Cassirer la philosophie des formes symboliques

Dans ses recherches sur le concept de nombre, on découvre des intuitions qui profitent a de nombreux peuples
primitifs qui utilisaient le corps physique comme exemple de nombre, ‘empéchaient ainsi de saisir pleinement le
concept abstrait de nombre. C’est dans ce cadre que s’inscrivent les jugements maintes fois formulés dans de
nombreux écrits, a avoir I’idée que les mathématiques arabes sont pour 1’essentiel, des mathématiques pratiques.

222 | Journal of Scientific and Human Dimensions



des circonstances qui les entouraient ». (Rushdi Rashed, p360, in Hassen Indische
Attertumstcunde, vol360, p414, 415).

Dans ce méme sens, Renan dit dans son ouvrage (Hist générale et Systeme comparé
des langues sémitiques (Paris Michel Levy, 1863, p. IX): « L’unité et la simplicité qui
caractérisent les peuples sémitiques se retournent également dans leurs langues. L’abstraction
leur est étrangere et la pensée métaphysique leur est impossible. Le langage constitue le cadre
nécessaire a la formulation des processus intellectuels propres a ce peuple ». Renan compare
les langues aryennes et sémitiques, en disant: « on peut dire que les langues aryennes,
comparées aux langue sémitiques, sont des langues d’abstraction et de métaphysique,
contrairement aux langues du réalisme et de I’expérience vécue ». (Ibid. p33).

Compte tenu de ces faits-et malgré quelques exceptions — quelle était la position des
Arabes qui s’intéressaient a 1’histoire des sciences ou a 1’épistémologie ?

Dés le départ, ce paradoxe se pose : comment dater quelque chose qui n’existe pas
encore ?'? Le monde n’est pas une science que nous produisons mais plutdt une science que
nous datations aujourd’hui. Nous possédions autrefois le savoir, mai nous n’en possédons
plus que celui que nous recevons ou consommons des esprits, des centres de recherche et des
universités occidentales. De plu, la démarche de I’historien des sciences ou de
I’épistémologue arabe le pousse a réagir plutot qu’a agir. Il ‘agit d’une réaction contre les
positions que nous avons évoquées, qui excluent, marginalisent et minimisent les
contributions arabes. C’est aussi une réaction a ’accroissement constant des connaissances et
des valeurs de nouvelles sciences. D’une part, il veut se défendre, c’est-a-dire défendre la
civilisation a laquelle il appartient. N’Y trouvant aucun savoir actuel, il se tourne vers le
passé€. D’autre part, il se trouve confronté a une science puissante et insidieuse, que les
circonstances de la vie I’obligent a embrasser ou a subir. Il n’a d’autre choix que de se
soumettre a cette réalité et de se réfugier dans le passé, cherchant a comprendre les origines
du présent. Si le commencement est avec nous, la fin sera partie de notre héritage. Il est donc
légitime, voire obligatoire de I’embrasser ; car elle n’est autre que notre savoir dans ses
transformations et notre compréhension dans son expansion. Cette attitude, empreinte d’une
pensée éclairée, nous incite a prendre les rénes de la science, considérant qu’elle est la cause
du progres, la condition du développement et le moyen d’appréhender la modernité. Mais,
dans le méme temps, il dissimule une position nuancée qui adopte la théorie séparatiste en
théorie et la théorie communicative en pratique. Sa théorisation de I’action- c’est-a-dire des
Lumiéres, le conduit a considérer la science moderne ou classique comme la simple
manifestation aboutie de la condition que représentent les sciences médiévales, qu’elles
soient occidentales ou arabes.!?

Une telle position, par sa contradiction ou sa fabrication, manque de courage, elle ne
défend ni avec vigueur la séparation ni ne s’engage activement dans la communication. Cette
fluidité intellectuelle découle d’une double émotivité : une réaction émotionnelle aux
attitudes d’autrui a notre égard, et une réaction voire une forme de défaite face au progres

12 Ces positions sont communes & tout historien de la science et de la philosophie dans le monde arabe et sont
également consacrées dans le discours de certains intellectuels qui appellent a la rationalité et au rejet des
formes qui (s’y opposent) sont hostiles.

13 C’est la théorie adoptée notamment par Pierre Duhem, qui considére la science de Galilée, par exemple, n’est
que la forme aboutie d’une science, qui avait commencé dans les universités parisiennes avec Oresme et
Buridan.

223 | Journal of Scientific and Human Dimensions



scientifique. Ce progres ‘impose, lui et ses résultats, méme si les philosophes occidentaux
eux-mémes ont commenceé a faire la distinction entre le message de la science, qui est de dire
la vérité, et la vérité sur ’homme comme n’existant pas. Parmi les résultats de la science c’est
qu’elle ne fait qu’accroitre I’aliénation de I’homme par rapport a lui-méme.'* En réalité, cette
position n’est qu’une nouvelle variante d’une position fondamentale qui prétend étre élaborée
en matiere de légitime défense. On peut en discerner ’influence dans I’introduction de la
seconde partie de 1’ouvrage d’Al-Jabiri intitulé Introduction a la philosophie des sciences."
On la retrouve également chez un penseur comme Abd al-Rahman Marhaba, qui affirme dans
son ouvrage Breéve histoire de sciences chez les Arabes :'° « I’événement le plus marquant de
I’histoire des sciences est sans conteste la découverte des Arabes de a méthode scientifique.
Ils n comprenaient les fondements : I’induction, I’expérimentation et 1’observation. A son
apogée, la civilisation arabe embrassa I’esprit de la véritable méthode scientifique et en
applique les principes dans la véritable méthode scientifique et en applique les principes dans
les recherches de ses savants, de ses médecins et de certains de ses philosophes ». p8, TII,
1978.

Cette position ne dissimule pas 1’adoption de la philosophie positiviste qui met
I’accent sur la méthode expérimentale ou la capacité¢ a mathématiser la réalit¢ comme critére
de scientificité. Abd Al-Rahman Marhaba partit de ce postulat qu’il considérait comme un
critere de rigueur scientifique. Ce postulat étant une réalité il s’effor¢a de I’appliquer a
I’histoire des sciences arabes, trouvant ce critére aisément accessible. La position la plus
explicite est sans doute celle qui ne dissimule pas ses principes sous-jacents, tels qu’ils sont
présentés dans 1’ouvrage méme d’Abd Al-Rahman Marhaba. Jamil Saliba dit : « si, comme le
soutient Kant, DI’esprit humain a progressé du théologique au métaphysique, et du
métaphysique au positif, alors ceux qui diminuent la valeur de la pensée arabe affirment
qu’elle est restée au niveau théologique ou métaphysique sans parvenir a atteindre 1’état
positif qui caractérise la science moderne. Cette affirmation, de toute évidence, et erronée. En
effet, les anciens arabes étaient tout aussi enclins a 1’observation sensorielle et a
I’expérimentation qu’aux questions théoriques abstraites. Preuve en est que les ouvrages
anciens de médecine, de sciences naturelles, de chimie et d’astronomie ne se limitent pas a de
énoncé théoriques, mais comprennent également de nombreuses observations été
expériences ». (p.8)!’

4 Voir :Jacques Monod: Le hasard et la nécessité (Point. Seuil)

Et aussi :

Epistémologie et marxisme : Raison présente 10/18 (Entretien avec Monod)

15> Muhammad Abed Al-Jabri : Deuxiéme partie de son ouvrage,

polall Aauld ) Jise Centre d’études de Iunité arabe, 3éme édition, Beyrouth, 1994, p. 229-234.

16 11 est important de remarquer que, dans 1’ouvrage de Salem Yafout, (publications de Dar Al-Tali’ah en 1995),
intitulé «pladl 5 oad», dont le premier chapitre est consacré & la réponse a la question suivante : comment les
Arabes ont-ils chroniqué leur passé scientifique ?

Parmi les textes analysés dans ce chapitre figure le texte de AbduRahmen Marhaba : « e aslall 5 & aa sl
<l et aussi les textes de Hikmat Najib AbduRahman, Yassin Khalil et Ali Abdullah Al-Difaa, et considére
que la plupart de ces textes se distinguent par : 1- la projection 2 — la glorification et la nostalgie, deux
phénomenes qui menent a I’effacement de 1’histoire.

17 C>était ce qu'avait écrit Jamil Saliba en préface du livre de Muhammad Abd Al-Rahman Marhaba, intitulé
«wal) die o glall F 55 8 3 gally mentionné plu-haut.

224 | Journal of Scientific and Human Dimensions



Cette affirmation, formulée par Jamil Saliba, trouve un écho dans tous les écrits sur
I’histoire des sciences arabe. Citons par exemple Omar Farouk'® et Yacine Khalil'®. Ce
dernier a consacré un chapitre entier a la question de la méthode scientifique chez les Arabe.
Il s’agit du deuxiéme chapitre de leur ouvrage « Les sciences naturelles chez les Arabes ».
(p.51-81). 11 a souligné les aspects positifs de la méthode scientifique : le respect de
I’objectivité, la élection des hypotheses, I'utilisation d’instruments scientifiques pour passer
du qualitatif au quantitatif et le recours aux mathématiques pour exprimer, déduire été
expliquer les résultats et les phénoménes (...) Mustapha Nadif lui-méme®® n’a pas dévié de
cette approche dans son ouvrage volumineux et important Ibn al-Haytham : ses recherche et
découvertes optiques ». Cela conduit souvent a un manque d’objectivité, donnant
I’impression que la science antique recele des faits identiques a ceux de la science antique
recélé des faits identiques a ceux de la science classique. Il convient de noter que Rushdi
Rashid, dans son exposé sur I’histoire des sciences, intitulé « Manifestes » a fait 1’¢loge de
I’objectivité de Mustapha Nadif. (Histoire des mathématiques, p.372).

On peut sans doute considérer, a juste titre, que Rushdi Rahid lui-méme ne dévie pas
de cette tendance intellectuelle, comme en témoignent la déclaration qu’il a annexée a son
livre « Histoire des Mathématiques » ou un article qu’il a écrit pour la revue « L’Avenir
Arabe » (p.362) et lorsqu’il aborde cette partie de 1’article, il déclare : « n’a —t-il pas souvent
fait la distinction entre les deux étapes de la science occidentale, ¢’est-a-dire entre 1’étape
grecque et 1’étape de la renaissance avec 1’émergence de normes expérimentales ? (p. 369).

Il prend ensuite I’exemple de la science de 1’optique d’Ibn al-Haytham et montre
comment les normes expérimentales en vigueur en occident s’appliquent a I’ceuvre de ce
dernier.

L’engagement de Rushdi Rashid témoigne d’une prise de conscience, voire d’une
volonté délibere, d’élargir ou de modifier la conception positiviste de la science. Il ne faut pas
se limiter a la modernité européenne mais aussi prendre en compte les courants intellectuels
antérieurs, notamment arabe, qui avaient déja développé « une nouvelle forme de rationalité
scientifique ». Ainsi, dans de nombreux domaines du savoir, I’Europe en tant que centre
intellectuel, ne s’est pas contentée de le faire revivre. (p. 375) c’est pourquoi, Rashid
entrevoit par exemple sous les termes « algebre classique » ou « optique classique », des
travaux s’étendant du Xe au XVlIle siecle ». (p. 376). Il va de soi que cette position bien
qu’ancrée dans la conception positiviste des sciences et partageant par conséquent les
prémisses des historiens des sciences occidentaux, présente un certain nombre de
caractéristiques. Celles-ci1 peuvent €tre résumées dans les points suivants :

I-1l1 se consacre a I’étude approfondie et rigoureuse des textes anciens (qu’il édita et
commenta). Des progres significatifs furent accomplis dans ce domaine, notamment grace a a
derniére encyclopédie en trois volumes sur I’histoire des sciences arabes.

2- il différe radicalement de la premicre position, qui considere la science classique, comme
mentionné ci-dessus, comme un chemin continu du Xe siecle au XVlIle siecle. Il ‘agit plutot
d’un tournant dans la science du Xe siecle qui a conduit a I’affirmation d’une continuité dans

18 Omar Farroukh a de nombreux ouvrages sur I'histoire des sciences, dont «—_=ll die aslall &3 5, publications de
Dar al-Ilm lil-Malayin.

19 Publié par «Publications de I'Université de Bagdad ».

20 Mustafa Nadhif : «&3_padl 48 538 5 45 sa3 sl (9 pually, Deux volumes, Le Caire, 1942-1943.

225 | Journal of Scientific and Human Dimensions



la pratique et d’une séparation dans la théorie. La nouvelle position, cependant, est plus
aboutie, déplagant le concept de rupture ou de séparation d’une époque a I’autre. La rupture
ne survient pas simultanément pour toutes les sciences. La rupture de la science classique
n’est ni galiléenne ni cartésienne ni képlérienne. Elle constitue une période de convergence
des visions et non une période de discontinuité.

3-L’objectif de cette recherche n’st ni de prouver une identité, ni de se justifier, ni d’éclairer
le lecteur. Tout cela est possible voire nécessaire. Le but de cette recherche est simplement la
vérité. C’est une vérité simple : la science arabe représente une période, une étape de
I’histoire. Rashed affirme : « si nous voulons éviter de nous égarer et de n’égarer personne,
nous devons étudier cette science comme une simple période ou phase de I’histoire, ni plus ni
moins » (p.16). Les sciences classiques :

« Sont un produit de la région méditerranéenne, non pas en soi, mais dans le cadre
d’un cycle d’échanges entre toutes les civilisations. C’est seulement ainsi que
I’historien peut contribuer a éclairer le débat qui anime plusieurs pays de ce monde
antique — j’entends le débat sur I’innovation et la tradition ». (p.376) 2!

Dans cette perspective, le role de I’historien des sciences apparait clairement :
contribuer a éclairer le débat sur le rapport entre tradition et modernité. C’est ce que Rashid a
exprimé comme la lutte entre tradition et innovation. Ce role rejoint celui joué par 1’historien
de sciences au XVlIlle si¢cle. L’historien fournit la matiére a partir de laquelle le philosophe
peut déduire le progres de I’esprit humain et mettre en évidence les mécanismes internes de
ce progrés, qui sont incarné dans I’unité du avoir humain.?? L’historien du XVIIle siécle
partage avec I’image de I’historien proposée par Rushdi Rashed a la fin de ce siecle, la lutte
entre tradition et modernité. Le premier défendait la science, fer de lance de la modernité, et
s’opposait a la tradition, incarnée par les institutions anciennes et leurs valeurs, le second se
trouve dans une position presque identique, a la fois de soutien et d’opposition.??

L’histoire des sciences est-elle donc valable aujourd’hui ?

2l Le défaut de cette perspective est qu'elle restreint ’ancien monde aux civilisations méditerranéennes et
néglige d’autres civilisations aussi importantes en Inde et en Chine, comme si c'est une question d'autodéfense
contre I’ego occidental démesuré, sans aucun rapport aux autres dans ce conflit ou cette polarisation. De plus,
cette perspective ne considére pas l'histoire des sciences comme intrinséquement digne d'étude, mais juste afin
de participer au « débat sur l'innovation et I’imitation». Cette position pourrait étre une conséquence de 1'époque
ou il avait écrit le texte, une période de vif conflit autour de la question de I'héritage et de la modernité, et qui a
fait l'objet de nombreux ouvrages et articles.

22 C’est ce qu'exprime le livre de Condorcet :

Condorcet, Esquisse d'un tableau Historique des Progrés de I'Esprit humain, C'est la derniére chose qu'écrit
Condorcet : (1793).

Auguste Comte s'est largement inspiré de cet ouvrage pour élaborer sa vision de I'histoire, la loi des trois phases
et, surtout, I'idée de 1'unité du savoir humain.

2 C’est ce que confirme, d'abord, l'adhésion de Rashid au positivisme et, puis, son recours a l'histoire des
sciences pour défendre les valeurs rationnelles contre les valeurs irrationnelles (salafistes). Cette perspective l'a
peut-étre conduit, dans sa derniere encyclopédie, publiée sous le titre « Ishraqah », a exclure certaines sciences
arabes importantes, telles que la science du langage et la science de la logique, se limitant a ce que I'on appelle
les « Sciences exactes », sans I’indiquer explicitement dans les titres des trois volumes, car le titre suggere un
quatriéme volume aux sciences instrumentales et aux sciences humaines. Sinon, il aurait di le vérifier, comme
on le trouve, par exemple, dans les titres des ouvrages susmentionnés du chercheur Niebuhr, qui ne parle que
des sciences exactes. Voir les titres de certains ouvrages dans la note 6 ci-dessus.

Le Regard, 1'étre et 1'apparence Paris Ed. du Seuil 1988.

226 | Journal of Scientific and Human Dimensions



Le moins que 1’on puisse dire de cette situation c’est qu’elle a quasiment vidé
I’histoire des sciences de sa vocation premiere, la réduisant a un instrument de
développement et du mouvement des Lumiéres. Dans quelle mesure peut-elle remplir ce
role ? Avons-nous réellement besoin d’une histoire des sciences, puisqu’elle fait parfois plu
de mal que de bien? Un historien de sciences contemporaines peut €tre enclin a la
simplification excessive. Ceci conduit parfois a une forme d’exploitation de ces
simplifications pour défendre I’existence de nouvelles sciences au sein de textes doctrinaux
anciens. C’est une tendance que je n’ai pas abordée comme une branche de I’histoire des
sciences, car elle se nourrit des erreurs des historiens ou plus précisément, des erreurs de ceux
dont la culture et la préparation ne les ont pas équipés pour entreprendre cette tache.
L’histoire des sciences nous apparait donc comme une question épineuse et complexe, a
moins que les institutions ne s’engagent a ce qu’elle soit consacrée a elle-méme, c’est-a-dire
la recherche de la vérité. De plus, le critére que nous avons qualifié de rigueur scientifique,
auquel Rushdi Rashid et ses pairs adhérent encore dans la plupart des études, est aujourd’hui
remis en question voire révisé.

Les textes anciens, tels que I’astronomie et 1’optique de Ptolémée, prennent en
compte, du moins en apparence, la mesure et I’expérimentation. Cependant, de I’avis des
historiens des sciences modernes (comme Gérard Simon), ils restent attachés a 1’ancienne
conception de ’analogie et non celle de la représentation. 2* Gérard Simon figurait parmi
ceux que Rashid avait choisis comme lecteurs et relecteurs des textes de la dernicre
encyclopédie historique.?> Dans quelle mesure pouvons-nous nous accorder sur un ensemble
de principes qui établissent 1’histoire des sciences sans tomber dans la contradiction et le
désaccord, sans succomber a un triomphalisme odieux ni a une exclusion humiliante ? Et sans
nous accrocher a des principes ou des normes dépassées par la réalité scientifique et que les
historiens n’ont pas su suivre ?

En effet, si ’on considere les choses sous cet angle, on aboutit & la conclusion nihiliste
évoquée en introduction. C’est la conclusion de Michel Serres, qui nie I’existence méme
d’une histoire des sciences. Il explique cela en affirmant que ce qui existe n’est pas de
I’histoire au sens strict, car elle ne repose pas sur une critique radicale de la classification des
sciences.?® Si tel est le cas dan les pays occidentaux, c’est encore plus vrai chez nous. Cela a
conduit le professeur Yafout a qualifier les ouvrages historiques arabes d’ »orientalisme
inverse ». Ces ouvrages, comme nous I’avons constaté, se caractérisent par 1’idéalisation et la
glorification, ou la nostalgie d’un passé plus heureux, et par le remplacement de
I’eurocentrisme envahissant par un centrisme qui fut jadis le notre. Le professeur Yafout ne
fait aucune exception a cette regle, sauf pour les travaux Rushdi Rashid et de ses semblables,

24 C’est ce que nous remarquons, par exemple, dans son livre.

% Voir :

Histoire des Sciences arabes 3, Volumes Ed. Seuil octobre 1997 (sous la direction de Roshdi).

Rashed avec la collaboration de Régis Morelon I. Astronomie technique et appliquée; II. Mathématiques et
physique, III technologie alchimie et science de la vie.

Voir la liste des collaborateurs de cet ouvrage dans le volume 1, p. 14 de I'avant-propos de Rushdi Rashid).

26 Voir la position exprimée par Kneglam dans Idéologie et Rationalité, ayant commenté cela en soulignant que
I'ceuvre critique conditionnelle avait été trouvée dans un ouvrage universitaire non publié, Etait-ce 1a I'intention
de Michel Sarr ?

227 | Journal of Scientific and Human Dimensions



qui reposent sur deux piliers : 1-les recherches scientifiques sur le patrimoine, 2- les études
sérieuses.?’

Yafout choisit de renforcer le pilier fondamental que représente la mise ne valeur du
corpus d’ceuvres scientifiques accumulées « depuis au moins sept siecles, consignées dans
des centaines de milliers de volumes répartis a travers le monde », « dans un format
scientifique respectable ».2® Il néglige le deuxiéme point mais cette approche exige de
s’armer non seulement d’idéologie contemporaine, mais aussi d’une vision claire de 1’histoire
de sciences sans en exclure aucune partie, comme on le constate dans I’ouvrage supervisé par
Rushdi Rashid.

En I’absence d’un role clair et exhaustif, qui exige des efforts et une patience
considérables de la part des individus jusqu’a ce que 1 institutions soient convaincues de
I’importance de cette tache, nous nous contentons d’entreprendre certains travaux liés a ce
qui a été une source de préoccupation pour nos chercheurs dans leurs études sur le patrimoine
antique. Ce patrimoine nous a été 1égué par les Grecs et d’autres civilisations telles que
I’Egypte, I’Inde, la Chine et Babylone.

Cette inquié¢tude les amena a remettre en question telle ou telle école, a proposer des
alternatives ou a contester certaines théories qui allaient, d’une mani¢re ou d’une autre,
constituer le fondement des théories médiévales européennes. Cette période a mené a la
modernité ou a posé les bases des théories modernes comme en témoignent les travaux de
Maragha sur la révolution copernicienne et ceux des mathématiciens arabes en rapport avec
les mathématiques contemporaines. A ce propos, on peut citer les travaux de Rashid, Saliba
et Sabra ... En maticre de physique et de mécanique, la question souléve des doutes renforcés
durant le Moyen-age et la Renaissance qui ont servi de base a un réexamen a 1’époque
moderne, méme si les scientifiques contemporains ne le reconnaissent pas. Dans ce contexte,
j’ose affirmer que mes articles publiés trouvent leur raison d’étre et leur orientation®® dans le
fait que ce qui caractérise ces doutes est leur lien indissociable avec le texte d’ Aristote.

Donc, on peut qualifier ces doutes de « sous-entendus» a 1’égard d’Aristote,
semblables a ceux d’Ibn Al-Haytham a 1’égard de Ptolémée®’. Ces doutes ont servi de point

27 Voir Salem Yafout, Ibid, pp. 22-23.

28 Idem, p. 23. Il faut signaler que la conclusion du professeur Yagout dans son chapitre correspond presque a ce
que I’on trouve dans le second chapitre de 1’ouvrage d’Al-Jabiri susmentionné, ou il dit : « nous croyons qu’une
étude historique approfondie de Galilée et de Descartes nous dotera des outils intellectuels qui nous permettront
de faire une découverte scientifique (...) pour diverses figures emblématiques de notre patrimoine (...) Il n'y a
qu'une seule voie qui nous guide vers « la science arabe » (...) C'est de s'immerger dans I'étude de la pensée
scientifique moderne et de son développement, et de s'efforcer de 1'assimiler et de représenter, p 234.

2 Les textes auxquels je fais référence sont : (1) )

s )l Sl 5 52l 353, publiée dans le numéro 14/13 de 19934l clu) jall &3 il dadl) [139 -154].

24k s 3, Al d s 23s s, idem, numéro 16/15, 1995. [59-80].

3ol i L sl el ol i plall 43500 [21 - 38].

4- el Alae -4 sl Ssalinall il s paxmuméro 10, 1994 [43 - 55].

5- 308l bl Hall A gl Alsall € 2 o) 5 gl Gl e DU peadl, nUmMéro19 1998. [101 - 114]

30 sty e ol KAl est un ouvrage d'Ibn al- Haytham, ou il a essayé de s'inspirer des « Doutes sur Galien »
d'Abu Bakr Al-Razi, comme l'indique Pines dans son article publiée au tome II de ses (Euvres complétes (The
Collected Works). 11 ne reste que publier un ouvrage global traitant les doutes sur Aristote, un ouvrage qui n’est
pas écrit par les savants arabes médiévaux, et dont on pourrait imaginer certains de ses chapitres dans une étude
moderne rassemblant toutes les critiques formulées par les philosophes et érudits arabes a l'encontre de
I’Instituteur grec Aristote.

228 | Journal of Scientific and Human Dimensions



de départ aux études des astronomies de Maragheh. Ces ¢érudits reprochent a Ibn al-Haytham
de s’étre focalisé sur les contradictions de Ptolémée sans proposer d’alternatives. Or, le fait
de s’attarder sur les contradictions ou de souligner les lacunes dans ces domaines révele des
tensions au sein de la communauté scientifique.

Les penseurs médiévaux ont du se rendre compte que cette tension se traduisait dans
les domaines de la mécanique, de I’optique, et méme de 1’astronomie elle-méme, a travers le
débat entre naturalistes et « géometres ». La bonne voie vers la recherche scientifique dans
ces domaines consiste a intégrer la physique et les mathématiques en une théorie unique. Par
exemple, I’existence physique d’un rayon, comme le soutient Gérard Simon est ce qui a
transformé 1’optique géométrique en optique moderne.

Cette tension ne se limite pas aux places publiques ; on la retrouve également dans des
débats célebres entre Metta Ibn Yunus et al-Sirafi, et le débat entre Ibn Baja et Plotémée. Ce
sont des exemples de sujets d’é¢tudes dont on peut explorer les problématiques et les
dimensions philosophiques. Comme indiqué, nous ne proposons ni alternative ni programme
de travail allant au-dela de ceux présentés ici. En effet, tout programme de recherche, méme
men¢é a terme, se limite souvent a un exercice purement théorique. Cela ne contribue pas non
plus au progrés de I’histoire de sciences. Dans ce domaine, les progrés dépendent de
I’application pratique et des résultats concrets, et non de directives programmatiques/ ce
domaine demeure un terrain de compétition et n’a pas encore atteint la maturité nécessaire
pour qu’un consensus se dégage sur un ensemble de régles, de valeurs, de principes
définissant un programme et I’imposant a tous ceux qui y travaillent.

Il est a noter que les doutes d'Ibn al- Haytham concernant Ptolémée ont suscité I'intérét des astronomes d'Orient
comme d'Occident. En effet, il avait été critiqué par Ibn Baja, estimant que son auteur était peu instruit en
astronomie. Il avait été critiqué également par les érudits de Maragha, comme Mu'ayyad Din al-Ardi, qui dit a
propos de Ptolémée : « Apres lui, personne n'a achevé correctement cette ceuvre, et aucun savant postérieur n'a
ajouté ni retranché a son travail, mais ils ’ont tous suivi. » D'autres se sont contenté d'exprimer leurs doutes
sans plus rien apporter, comme Abu Ali Ibn al-Haytham et Ibn al-Aflah al-Maghribi », dul QUS| édité et
présenté par George Saliba, Centre d’études de I’Union arabe, Série d’histoire des sciences arabes (2), 2e
édition, 1995, p 214.

229 | Journal of Scientific and Human Dimensions



