
 

 Journal of Scientific and Human Dimensions  

  مجلة الأبعاد العلمية والإنسانية 

Volume 1, Issue 2, 2025, Pages: 239-243 

Journal homepage: https://jshd.com.ly/index.php/jshd/en 

 

 

218 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

La pensée des lumières et l historiographie des sciences arabes  

 
Dr. Meftah Halleb * 

Department of Philosophy, Higher Institute of Humanities in Jendouba, Jendouba, Tunisia 

 

 فكر الأنوار وتاريخ العلوم العربيةّ 
 

  * د. مفتاح حلاب

 قسم الفلسفة، المعهد العالي للعلوم الإنسانية بجندوبة، جندوبة، تونس

 
*Corresponding author: meftahhalleb@gmail.com   

Received: September 14, 2025 Accepted: November 29, 2025 Published: December 13, 2025 

 

Copyright: © 2025 by the authors. This article is an open-access article distributed under the 

terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Résumé:  

L'histoire des sciences, émergée au XVIIIe siècle avec les Lumières (Fontenelle, Condorcet) comme 

un genre littéraire valorisant le progrès de l'esprit humain, a rapidement évolué vers une conception 

européocentrique et positiviste au XIXe siècle, excluant toute contribution non occidentale, 

notamment celle des Arabes médiévaux. Cette exclusion, fondée sur le mythe du "miracle grec" et des 

théories anthropologiques, a relégué les sciences arabes au rang de simples répétitions des Grecs. Face 

à cette "occidentalisation", les historiens des sciences arabes ont adopté une posture réactive et 

défensive, souvent en adoptant un "orientalisme inverse" qui idéalise le passé et se base sur le critère 

positiviste de l'expérimentation. L'article analyse cette dynamique et met en lumière l'approche plus 

rigoureuse de Rushdi Rashed et de ses contemporains, qui insistent sur l'étude objective de la science 

arabe comme une étape historique à part entière (Xe-XVIIe siècles) et comme un facteur clé dans le 

débat sur l'innovation et la tradition. Finalement, la recherche s'interroge sur la pertinence actuelle de 

l'histoire des sciences dans le contexte arabe, soulignant la nécessité d'une critique radicale des 

classifications scientifiques pour atteindre la "vérité".  

 

Mots-clés: Histoire des sciences, Lumières, Sciences arabes, Orientalisme, Positivisme, Rushdi 

Rashed, Méthode scientifique, Historiographie. 

 الملخص 

نشأت تاريخ العلوم في القرن الثامن عشر مع فكر التنوير )فونتينيل، كوندورسيه( كجنس أدبي يمجّد تقدم العقل البشري،  

ووضعي أوروبا  حول  متمركز  مفهوم  نحو  بسرعة  تطورت  أي  (Positivist) لكنها  مستبعدةً  عشر،  التاسع  القرن  في 

"المعجزة  أسطورة  على  بنُي  الذي  الإقصاء،  هذا  الوسطى.  العصور  في  العرب  غير غربية، لا سيما مساهمات  مساهمة 

اليونانية" والنظريات الأنثروبولوجية، قلّل من شأن العلوم العربية واعتبرها مجرد تكرار للعلوم اليونانية. في مواجهة هذه  

"الأسرلة الغربية"، تبنّى مؤرخو العلوم العرب موقفًا دفاعيًا ورد فعل، يقعون غالبًا في فخ "الاستشراق المعكوس" الذي  

على  الضوء  وتسُلط  الديناميكية  هذه  البحثية  الورقة  هذه  تحلل  للتجريب.  الوضعي  المعيار  على  ويعتمد  الماضي  يمجّد 

كـ"مرحلة  العربية  للعلوم  الموضوعية  الدراسة  على  يشددون  الذين  ومعاصريه،  راشد  لـرشدي  صرامة  الأكثر  المقاربة 

mailto:meftahhalleb@gmail.com


219 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

السابع عشر( وكعامل رئيسي في إثراء النقاش حول الابتكار والتراث. وفي الختام،    -تاريخية" قائمة بذاتها )القرن العاشر  

تتساءل الدراسة عن الأهمية الحالية لتاريخ العلوم في السياق العربي، مؤكدة على ضرورة النقد الجذري للتصنيفات العلمية  

  ."لبلوغ "الحقيقة

 

 .تاريخ العلوم، التنوير، العلوم العربية، الاستشراق، الوضعية، رشدي راشد، المنهج العلمي، التأريخ :الكلمات المفتاحية

Introduction 

L’histoire des sciences depuis sa création en tant que genre littéraire distinct au 

XVIIIe siècle, notamment à travers l’œuvre de Fontenelle et Condorcet et les Encyclopédistes 

comme d’Alembert et Diderot, a subi de nombreuses transformations au point de devenir 

aujourd’hui un sujet de recherche en particulier en ce qui concerne sa conceptualisation. Les 

sciences ne se limitent en aucun cas à des disciplines spécifiques comme la physique, les 

mathématiques ou la chimie. Au cours du dernier tiers du XXe siècle, l’histoire des sciences 

s’affronte à des théories majeures.  Celles-ci sont désormais connues sous le nom de 

nouvelles théories des sciences, telles que la théorie de a falsification de Popper, la théorie de 

paradigmes de Kuhn et la théorie de l’anarchie des connaissances scientifiques de Feyerabend 

et la théorie des programmes de recherche de Lakalos. 1  

Cependant, certains penseurs remettent en question l’existence même de l’histoire des 

sciences et de l’épistémologie, n’y voyant que des programmes ou des projets, et non des 

réalisations. Michel Serres affirme par exemple : « tout le monde parle de l’histoire des 

sciences comme si elle existait réellement, mais je n’en reconnais pas l’existence 2». En 

réalité, il ne remet pas en cause les écrits accumulés par la science mais plutôt leur 

qualification d’histoire critique des classifications scientifiques. Accepter la division établie 

par la réalité sans perspective critique revient à accepter une idéologie ». (ibid. 28-29). En 

outre, le paysage intellectuel comprend des historiens scientifiques ou qui côtoient ceux qui 

les produisent les étudiant ainsi que leur histoire. Il comprend également des historiens qui 

analysent les théories élaborées par d’autres dans le domaine de l’histoire des sciences, ainsi 

que les théories scientifiques elles-mêmes.  

Pour ces raisons, j’ai choisi d’interroger le concept d’histoire des sciences ou plutôt de 

l’examiner afin d’en rechercher les objectifs originaux et fondamentaux. J’entends par là les 

objectifs des philosophes des Lumières et les transformations ultérieures de la pratique des 

historiens des sciences aux XIXe et XXe siècles. J’analyserai ensuite les implications de cette 

démarche pour nous, depuis les débuts de l’intérêt porté à cette pratique jusqu’à nos jours. 

Finalement, je l’examinerai les perspectives offertes par cette pratique théorique et leur 

pertinence actuelle dans notre contexte.  

 
1 Il est inutile de mentionner les nombreux ouvrages écrits par ces personnes, dont certains portent des titres qui 

reprennent les formules interprétatives qui ont fait la renommée de tel ou tel épistémologue. Nous renvoyons à 

une étude de synthèse exhaustive rédigée par Alain Chalmers sous le titre : Qu’es-ce que la Science ? Récent 

développements en Philosophie des Sciences : Popper, Kuhn, Feyerabend. Traduit en arabe sous le titre : 

théories de la science, traduit par Hasan sahban et Fouad Safa, Editions Darno baqual, Casablanca, Maroc.1991. 
2 J. Kinglham : Etudes d’Hist et de philosophie de ciences, ed Vrin paris, 5édi. 1983. La référence seraa la 

traduction arabe du texte, malgré sses lacune,s par le Dr. Khalil Ahmed Khalil par dar Al-Fikr Al-Lubnani, 

Beyrouth. Quant à la citation de serres, elle est mentionnée dans le livre de Kinglham, Idéologie et rationalité, 2e 

ed. Vrin 1982.  



220 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

Il est généralement admis que3 l’histoire des sciences a débuté, en un sens, comme un 

genre littéraire indépendant avec les philosophes des Lumières. « Avant le XVIII siècle, 

seules des histoires de la peinture, de la musique et de la médecine étaient connues. 

Fontenelle a sans aucun doute donné son impulsion à l’histoire des sciences. C’est 

précisément durant sa vie que la pensée humaine a atteint son apogée au siècle de 

Lumières ». (Kingleham 51-52).  

Pour Fontenelle, cette histoire prenait la forme d’Eloge. Il en allait de même pour 

Condorcet qui, tout en étant un scientifique révolutionnaire, était aussi un historien des 

sciences, c’est-à-dire qu’il était au fait de toutes les découvertes scientifiques. Cela l’amenait 

parfois à se plonger dans le passé du savoir pour évaluer la contribution de tel ou tel 

scientifique et souligner l’unité et le progrès de la pensée et des connaissances humaines. 

Rushdi dit à propos de l’historien Condorcet :  

Historien des sciences, il est informé et averti comme en témoignent se Eloges 

académiques ; ce genre littéraire qui avait atteint ses apogée avec Fontenelle, 

exigeait que l’on abordât et exposât l’ensemble d’une œuvre scientifique par 

touches successives et pertinentes pour mieux la situer à une époque où les 

controverses étaient vives. Force était parfois de parcourir l’histoire d’une 

discipline pour apprécier (….) les travaux d’un Euler ou d’un Bernoulli, le métier 

d’historien des sciences fournit à Condorcet non seulement les matériaux 

d’histoire des progrès de l’Esprit humain, mais aussi les conditions du progrès de 

la connaissance scientifique ». (P17-18). 4 

Si l’on considère Condorcet comme un représentant des tendances de l’histoire des 

sciences au siècle des Lumières, on observe que cette discipline s’est développée dans des 

directions. La première est celle de l’éloge, qui consiste à examiner minutieusement les 

travaux des scientifiques, notamment ceux de l’Académie des sciences, dont Condorcet fut 

membre dès 1760 et dont il devint secrétaire permanent en 1776. La seconde approche 

consiste à mettre en lumière le progrès de l’intellect humain à partir des vérités qui ont 

enrichi les différentes sciences au siècle des Lumières. Dans cette perspective, l’histoire des 

sciences se tourne rarement vers le passé. Elle est plutôt l’histoire de la science 

contemporaine, qui s’écrit sous le regard des historiens. Et ceux-ci à leur tour contribuent à 

son élaboration.  

La revue qui publie certains de leurs travaux ne voit aucune place pour la recherche 

sur l’histoire passée des sciences, car la science elle-même est encore en construction et en 

train de se mettre en place (le titre de la revue est ‘’Hist actuelle des sciences’’).  

L’idée de science européenne ou occidentale est née du constat que la science de 

l’époque était bel et bien occidentale. Le scientifiques et historiens européens se sont sentis 

obligés de souligner ce fait afin de faire progresser et de diffuser les connaissances. 

Cependant, cette notion a ensuite été étendue, et « l’occidentalisation de la science » est 

devenue une présomption absolue, applicable non seulement aux XVIIe et XVIIIe siècles, 

mais à toutes les époques.  

La science a débuté par un miracle, celui de la Grèce. Elle a ensuite repris par un 

événement comparable à un miracle en Europe au XVIIe siècle. Entre le commencement et la 
 

3 On trouve cette idée dans les écrits de KIinglhman et Rashid.  
4 Rushdi Rashid : Condorcet mathématiques et société : collection savoir Hermann Paris 1974.  



221 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

reprise, il n’y a rien, tout comme il n’y a rien avant le commencement. Rushdi Rashid évoque 

cette transformation en disant : « la conception occidentale de la science classique, apparue 

au XVIIIe siècle comme moyen de comprendre le développement de l’intellect humain, a pris 

sa forme actuelle grâce à l’orientalisme au XIXe siècle. On pensait alors que d’un point de 

vue anthropologique, on pouvait conclure que la science classique était essentiellement 

européenne et que ses origines remontaient directement à la science et à la philosophie 

grecques ». (Rashid, Histoire des mathématiques arabes, p374).5  

Par conséquent elle exclut toute contribution positive à la science, qu’elle provienne 

de la Chine, de l’Egypte antique ou des Arabes du moyen-âge. Il ne s’agit pas seulement de 

l’opinion d’historiens européens conservateurs comme Ernest Renan. C’est l’opinion de 

pratiquement tous les penseurs de ce siècle. On peut citer parmi eux P. Duhem, Tannery et G. 

Milhaud. Duhem affirme dans son ouvrage Le système du monde (vol. 2. p120) : « La science 

arabe se limitait à répéter ce qu’elle avait appris de la science grecque ». Tannery observe que 

plus il approfondissait la question des érudits indiens ou arabes, plus ils lui paraissaient 

dépendants des Grecs… et inférieurs à eux à tous égards ». (La géométrie grecque p6). Dans 

son ouvrage Recherche sur l’histoire de l’astronomie (traduction d’un texte arabe tiré de 

« Al-Tadhkira » de Nasir al-Din-al-Tusi, traduction Carra de Vaux, vol6, p361-337), il 

présente la contribution la plus importante de ce que les études récentes appellent l’ « Ecole 

de Maragheh », à savoir Le Couple de Tussi qui transcende l’astronomie ptolémaïque et 

explique des phénomènes – le mouvement circulaire régulier – sans les ambigüités du 

système ptolémaïque. Ni le traducteur ni l’auteur du livre n’ont remarqué l’innovation 

inhérente à son utilisation dans la construction de l’astronomie copernicienne comme l’a 

confirmé plus tard l’historien des sciences Neugebauer6 dans plusieurs de ses textes. 

Quant à Milhaud, il adopte sans réserve la position affirmative de Renan sur le 

miracle de la science grecque qui prive les sémites de toute capacité de pensée philosophique, 

en disant : « …un miracle s’est produit dan l’histoire, et M. Renan en a parlé il y a quelques 

jours lors d’un banquet de la « société d’études grecques » à savoir la Grèce antique ». Bien 

entendu, vers 500 avant J.-C, l’humanité atteignit un niveau de civilisation si parfait que tout 

ce qui l’avait précédé devint obsolète. Ce fut véritablement le berceau de la raison et de la 

liberté. (Leçon sur les origines de la science antique, Paris, 1893, p306). Cette position ne se 

limitait pas aux historiens du XIXe et début du XXe siècle, mais on la retrouve encore 

aujourd’hui dan les écrits de Cohen, Popper et Fernand.7  Ce sont ces personnes dont les 

travaux sont désormais connus sous le nom de nouvelles théories scientifiques. Cependant, ce 

consensus sur l’origine et le développement occidentaux de la science n’exclut pas certaines 

exceptions qui prennent en compte certains éléments et ne rejettent aucune contribution, 

quelque soit son origine.  

 
5 Rushdi rashid : histoire des mathématiques arabes : entre Algèbre et mathématiques, Publications du centre 

d’étude sur l’unité arabe, série Histoire des sciences chez les arabes (1), 1989.  
6 On peu citer : Otto Neugebauer : les sciences exactes dans l’antiquité (trad de l’anglais par Souffrin) Arles 

Actes sud 1990.  

-Astronomy and History M : Selected Essays New York, Springer Verlag 1983.  

-A History of Ancient Mathematical Astrono, ny 3 vol, New York Springer verglas, 1975.  
7 Les réserves que nous avons émises concernant Milho et Renan se retrouvent dans l’ouvrage de Rushdi 

Rashid, « Histoire des mathématiques », tant dans le corps du texte que dans les notes de bas de page. Quant à 

Cohen, Popper et Fernand voir notre article « une nouvelle perspective sur la révolution copernicienne : une 

critique de la théorie paradigmatique du point de vue de l’histoire des sciences arabes »n paru dans la Revue 

tunisienne d’études philosophiques.  



222 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

On peut citer par exemple les références que l’on trouve chez Neugebauer et qui ont 

conduit à de nouvelles études en astronomie arabe, ou encore les corrections apportées par 

(René Talon) dans les éditions ultérieure de son livre Histoire générale des Sciences8. 

Certaines de ces exceptions s’expliquent par l’objectivité et l’attention portée au sujet étudié. 

D’autres résultent de l’influence des travaux de Rushdi Rashid et de ses contemporains9 sur 

l’histoire de l’astronomie et des mathématiques arabes.  

Toutefois, cette objectivité exceptionnelle, si l’on peut dire se limite à certains 

secteurs scientifiques. Des domaines importants des sciences naturelles demeurent hors du 

champ de l’étude objective, ou restent régis par de jugements dépassés. Ces domaines n’ont 

fait l’objet d’aucune révision ni d’aucun commentaire. Ils furent initialement le centre 

d’intérêt des orientalistes, qui s’intéressaient à la médecine en général ainsi qu’à la zoologie, 

à la botanique et à l’éthologie. Cela est également attesté par certain écrits et traductions 

d’Abd Al-Rahman Badawi dans on  ouvrage (Histoire de la philosophie et des sciences chez 

les Arabes : textes et études). 10 

Ces écrits semblent objectifs en apparence, mais en réalité, ils ne s’écartent pas 

d’idées préconçues que Rushdi Rashid qualifiait d’anthropologie. Cette approche exclut tout 

ce qui est non européen du champ des théories scientifiques, le reléguant au rang de folklore, 

si tant est qu’on puisse le considérer comme de l’art. De même, les traditions relèvent de la 

politique ou de l’éthique civile, les expériences sensorielles du bon sens et les mathématiques 

appliquées des sciences naturelles ou des mathématiques pures. Ceci contraste avec les 

concepts propres à la pensée occidentale, à avoir, l’art, le droit, l’éthique, la religion, les 

sciences naturelles et les mathématiques pures. 11 

De plus, ces études ne traitent que des aspects partiels de la question comme si elles 

ne s’intéressaient qu’à la race qui les a engendrées. Cela semble être une application du 

programme esquissé par Renan et Lassen : établir des parallèles et des contrastes entre les 

mentalités sémique et aryenne. Les sémites n’avaient aucun lien inné avec la philosophie, ils 

l’ont plutôt adoptée de philosophes germaniques indiens. Les conceptions et les 

développements de ces derniers ont tellement imprégné leur esprit qu’ils les ont empêchés 

d’atteindre le stade de la pensée indépendante. Ils ont également été incapables concrets et 

 
8 Rushdi Rashid apprécie les corrections apportées par Taton dans certains de ses articles, à partir de la 

deuxième édition de son livre : Histoire générale des sciences t1, La science antique des origines à 1450, 2è éd, 

révisée et mise à jour, P. U. 1966.  

Quant aux signes Neugebauer, ils ont constitué le point de départ et le soutien d’un groupe d’études qui ont 

débuté en 1957 pour établir ce qui allait devenir l’école astronomique de Maragha. 
9 A . Dahan – Dalmedico/ J. Peiffer Une histoire des mathématiques, Routes et dédales (Points sciences) ; 

édition du Seuil Mars 1986,  

-Toby E. Huff : The Rise of Early Modern Science. Islam, China and the West Cambridge Univerity Press 1993.  
10 Malgré l’importance des textes menetionnés dan l’ouvragen qua Badawi a compliés en tant que raducteur 

d’autres textes, ils ne sont pas exempts de dispersion et se concentrent sur des qestions et des sciences qui ne 

constituent pas nécessairement l’aspect le plus important des sciences arabes, comme si leur point de départ était 

la vision anthropologique, et par conséquent, ils ne sont pas exempts de conflits idéologiques.  
11 Les textes importants ne sont pas exempts de tels préjugés ; on peut citer en exxemple l’histoire des 

mathématiques et l’histoire des symboles. Cassirer la philosophie des formes symboliques  

Dans ses recherches sur le concept de nombre, on découvre des intuitions qui profitent à de nombreux peuples 

primitifs qui utilisaient le corps physique comme exemple de nombre, ‘empêchaient ainsi de saisir pleinement le 

concept abstrait de nombre. C’est dans ce cadre que s’inscrivent les jugements maintes fois formulés dans de 

nombreux écrits, à avoir l’idée que les mathématiques arabes sont pour l’essentiel, des mathématiques pratiques.  



223 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

des circonstances qui les entouraient ». (Rushdi Rashed, p360, in Hassen Indische 

Attertumstcunde, vol360, p414, 415).  

Dans ce même sens, Renan dit dans son ouvrage (Hist générale et Système comparé 

des langues sémitiques (Paris Michel Levy, 1863, p. IX) : « L’unité et la simplicité qui 

caractérisent les peuples sémitiques se retournent également dans leurs langues. L’abstraction 

leur est étrangère et la pensée métaphysique leur est impossible. Le langage constitue le cadre 

nécessaire à la formulation des processus intellectuels propres à ce peuple ». Renan compare 

les langues aryennes et sémitiques, en disant : « on peut dire que les langues aryennes, 

comparées aux langue sémitiques, sont des langues d’abstraction et de métaphysique, 

contrairement aux langues du réalisme et de l’expérience vécue ». (Ibid. p33).  

Compte tenu de ces faits-et malgré quelques exceptions – quelle était la position des 

Arabes qui s’intéressaient à l’histoire des sciences ou à l’épistémologie ?  

Dès le départ, ce paradoxe se pose : comment dater quelque chose qui n’existe pas 

encore ?12 Le monde n’est pas une science que nous produisons  mais plutôt une science que 

nous datations aujourd’hui. Nous possédions autrefois le savoir, mai nous n’en possédons 

plus que celui que nous recevons ou consommons des esprits, des centres de recherche et des 

universités occidentales. De plu, la démarche de l’historien des sciences ou de 

l’épistémologue arabe le pousse à réagir plutôt qu’à agir. Il ‘agit d’une réaction contre les 

positions que nous avons évoquées, qui excluent, marginalisent et minimisent les 

contributions arabes. C’est aussi une réaction à l’accroissement constant des connaissances et 

des valeurs de nouvelles sciences. D’une  part, il veut se défendre, c’est-à-dire défendre la 

civilisation à laquelle il appartient. N’Y trouvant aucun savoir actuel, il se tourne vers le 

passé. D’autre part, il se trouve confronté à une science puissante et insidieuse, que les 

circonstances de la vie l’obligent à embrasser ou à subir. Il n’a d’autre choix que de se 

soumettre à cette réalité et de se réfugier dans le passé, cherchant à comprendre les origines 

du présent. Si le commencement est avec nous, la fin sera partie de notre héritage. Il est donc 

légitime, voire obligatoire de l’embrasser ; car elle n’est autre que notre savoir dans ses 

transformations et notre compréhension dans son expansion. Cette attitude, empreinte d’une 

pensée éclairée, nous incite à prendre les rênes de la science, considérant qu’elle est la cause 

du progrès, la condition du développement et le moyen d’appréhender la modernité. Mais, 

dans le même temps, il dissimule une position nuancée qui adopte la théorie séparatiste en 

théorie et la théorie communicative en pratique. Sa théorisation de l’action- c’est-à-dire des 

Lumières, le conduit à considérer la science moderne ou classique comme la simple 

manifestation aboutie de la condition que représentent les sciences médiévales, qu’elles 

soient occidentales ou arabes.13  

Une telle position, par sa contradiction ou sa fabrication, manque de courage, elle ne 

défend ni avec vigueur la séparation ni ne s’engage activement dans la communication. Cette 

fluidité intellectuelle découle d’une double émotivité : une réaction émotionnelle aux 

attitudes d’autrui à notre égard, et une réaction voire une forme de défaite face au progrès 

 
12 Ces positions sont communes à tout historien de la science et de la philosophie dans le monde arabe et sont 

également consacrées dans le discours de certains intellectuels qui appellent à la rationalité et au rejet des 

formes qui (s’y opposent) sont hostiles. 
13 C’est la théorie adoptée notamment par Pierre Duhem, qui considère la science de Galilée, par exemple, n’est 

que la forme aboutie d’une science, qui avait commencé dans les universités parisiennes avec Oresme et 

Buridan. 



224 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

scientifique. Ce progrès ‘impose, lui et ses résultats, même  si les philosophes occidentaux 

eux-mêmes ont commencé à faire la distinction entre le message de la science, qui est de dire 

la vérité, et la vérité sur l’homme comme n’existant pas. Parmi les résultats de la science c’est 

qu’elle ne fait qu’accroitre l’aliénation de l’homme par rapport à lui-même.14 En réalité, cette 

position n’est qu’une nouvelle variante d’une position fondamentale qui prétend être élaborée 

en matière de légitime défense. On peut en discerner l’influence dans l’introduction de la 

seconde partie de l’ouvrage d’Al-Jabiri intitulé Introduction à la philosophie des sciences.15 

On la retrouve également chez un penseur comme Abd al-Rahman Marhaba, qui affirme dans 

son ouvrage Brève histoire de sciences chez les Arabes :16 « l’événement le plus marquant de 

l’histoire des sciences est sans conteste la découverte des Arabes de a méthode scientifique. 

Ils n comprenaient les fondements : l’induction, l’expérimentation et l’observation. À son 

apogée, la civilisation arabe embrassa l’esprit de la véritable méthode scientifique et en 

applique les principes dans la véritable méthode scientifique et en applique les principes dans 

les recherches de ses savants, de ses médecins et de certains de ses philosophes ». p8, TII, 

1978.  

Cette position ne dissimule pas l’adoption de la philosophie positiviste qui met 

l’accent sur la méthode expérimentale ou la capacité à mathématiser la réalité comme critère 

de scientificité. Abd Al-Rahman Marhaba partit de ce postulat qu’il considérait comme un 

critère de rigueur scientifique. Ce postulat étant une réalité il s’efforça de l’appliquer à 

l’histoire des sciences arabes, trouvant ce critère aisément accessible. La position la plus 

explicite est sans doute celle qui ne dissimule pas ses principes sous-jacents, tels qu’ils sont 

présentés dans l’ouvrage même d’Abd Al-Rahman Marhaba. Jamil Saliba dit : « si, comme le 

soutient Kant, l’esprit humain a progressé du théologique au métaphysique, et du 

métaphysique au positif, alors ceux qui diminuent la valeur de la pensée arabe affirment 

qu’elle est restée au niveau théologique ou métaphysique sans parvenir à atteindre l’état 

positif qui caractérise la science moderne. Cette affirmation, de toute évidence, et erronée. En 

effet, les anciens arabes étaient tout aussi enclins à l’observation sensorielle et à 

l’expérimentation qu’aux questions théoriques abstraites. Preuve en est que les ouvrages 

anciens de médecine, de sciences naturelles, de chimie et d’astronomie ne se limitent pas à de 

énoncé théoriques, mais comprennent également de nombreuses observations été 

expériences ». (p.8)17 

 
14 Voir :Jacques Monod: Le hasard et la nécessité (Point. Seuil) 

Et aussi : 

Epistémologie et marxisme : Raison présente 10/18 (Entretien avec Monod) 
15 Muhammad Abed Al-Jabri : Deuxième partie de son ouvrage,  

 .Centre d’études de l’unité arabe, 3ème édition, Beyrouth, 1994, p. 229-234 ,مدخل إلى فلسفة العلوم
16 Il est important de remarquer que, dans l’ouvrage de Salem Yafout, (publications de Dar Al-Tali’ah en 1995), 

intitulé «العلم و   dont le premier chapitre est consacré à la réponse à la question suivante : comment les ,«نحن 

Arabes ont-ils chroniqué leur passé scientifique ?  

Parmi les textes analysés dans ce chapitre figure le texte de AbduRahmen Marhaba : «  العلوم عند تاريخ  المرجع في 

 et aussi les textes de Hikmat Najib AbduRahman, Yassin Khalil et Ali Abdullah Al-Difaa, et considère ,«العرب

que la plupart de ces textes se distinguent par : 1- la projection 2 – la glorification et la nostalgie, deux 

phénomènes qui mènent à l’effacement de l’histoire. 
17 C’était ce qu'avait écrit Jamil Saliba en préface du livre de Muhammad Abd Al-Rahman Marhaba, intitulé 

 .mentionné plu-haut ,«الموجز في تاريخ العلوم عند العرب»



225 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

Cette affirmation, formulée par Jamil Saliba, trouve un écho dans tous les écrits sur 

l’histoire des sciences arabe. Citons par exemple Omar Farouk18 et Yacine Khalil19. Ce 

dernier a consacré un chapitre entier à la question de la méthode scientifique chez les Arabe. 

Il s’agit du deuxième chapitre de leur ouvrage « Les sciences naturelles chez les Arabes ». 

(p.51-81). Il a souligné les aspects positifs de la méthode scientifique : le respect de 

l’objectivité, la élection des hypothèses, l’utilisation d’instruments scientifiques pour passer 

du qualitatif au quantitatif et le recours aux mathématiques pour exprimer, déduire été 

expliquer les résultats et les phénomènes (…) Mustapha Nadif lui-même20 n’a pas dévié de 

cette approche dans son ouvrage volumineux et important Ibn al-Haytham : ses recherche et 

découvertes optiques ». Cela conduit souvent à un manque d’objectivité, donnant 

l’impression que la science antique recèle des faits identiques à ceux de la science antique 

recélé des faits identiques à ceux de la science classique. Il convient de noter que Rushdi 

Rashid, dans son exposé sur l’histoire des sciences, intitulé « Manifestes » a fait l’éloge de 

l’objectivité de Mustapha Nadif. (Histoire des mathématiques, p.372).  

On peut sans doute considérer, à juste titre, que Rushdi Rahid lui-même ne dévie pas 

de cette tendance intellectuelle, comme en témoignent la déclaration qu’il a annexée à son 

livre « Histoire des Mathématiques » ou un article qu’il a écrit pour la revue « L’Avenir 

Arabe » (p.362) et lorsqu’il aborde cette partie de l’article, il déclare : « n’a –t-il pas souvent 

fait la distinction entre les deux étapes de la science occidentale, c’est-à-dire entre l’étape 

grecque et l’étape de la renaissance avec l’émergence de normes expérimentales ? (p. 369).  

Il prend ensuite l’exemple de la science de l’optique d’Ibn al-Haytham et montre 

comment les normes expérimentales en vigueur en occident s’appliquent à l’œuvre de ce 

dernier.  

L’engagement de Rushdi Rashid témoigne d’une prise de conscience, voire d’une 

volonté délibère, d’élargir ou de modifier la conception positiviste de la science. Il ne faut pas 

se limiter à la modernité européenne mais aussi prendre en compte les courants intellectuels 

antérieurs, notamment arabe, qui avaient déjà développé « une nouvelle forme de rationalité 

scientifique ». Ainsi, dans de nombreux domaines du savoir, l’Europe en tant que centre 

intellectuel, ne s’est pas contentée de le faire revivre. (p. 375) c’est pourquoi, Rashid 

entrevoit par exemple sous les termes « algèbre classique » ou « optique classique », des 

travaux s’étendant du Xe au XVIIe siècle ». (p. 376). Il va de soi que cette position bien 

qu’ancrée dans la conception positiviste des sciences et partageant par conséquent les 

prémisses des historiens des sciences occidentaux, présente un certain nombre de 

caractéristiques. Celles-ci peuvent être résumées dans les points suivants :  

1-Il se consacre à l’étude approfondie et rigoureuse des textes anciens (qu’il édita et 

commenta). Des progrès significatifs furent accomplis dans ce domaine, notamment grâce à a 

dernière encyclopédie en trois volumes sur l’histoire des sciences arabes.  

2- il diffère radicalement de la première position, qui considère la science classique, comme 

mentionné ci-dessus, comme un chemin continu du Xe siècle au XVIIe siècle. Il ‘agit plutôt 

d’un tournant dans la science du Xe siècle qui a conduit à l’affirmation d’une continuité dans 

 
18 Omar Farroukh a de nombreux ouvrages sur l'histoire des sciences, dont «تاريخ العلوم عند العرب», publications de 

Dar al-Ilm lil-Malayin. 
19 Publié par «Publications de l'Université de Bagdad ». 
20 Mustafa Nadhif : «ّالحسن بن الهيثم بحوثه و كشوفه البصرية», Deux volumes, Le Caire, 1942-1943. 



226 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

la pratique et d’une séparation dans la théorie. La nouvelle position, cependant, est plus 

aboutie, déplaçant le concept de rupture ou de séparation d’une époque à l’autre. La rupture 

ne survient pas simultanément pour toutes les sciences. La rupture de la science classique 

n’est ni galiléenne ni cartésienne ni képlérienne. Elle constitue une période de convergence 

des visions et non une période de discontinuité.  

3-L’objectif de cette recherche n’st ni de prouver une identité, ni de se justifier, ni d’éclairer 

le lecteur. Tout cela est possible voire nécessaire. Le but de cette recherche est simplement la 

vérité. C’est une vérité simple : la science arabe représente une période, une étape de 

l’histoire. Rashed affirme : « si nous voulons éviter de nous égarer et de n’égarer personne, 

nous devons étudier cette science comme une simple période ou phase de l’histoire, ni plus ni 

moins » (p.16). Les sciences classiques :  

« Sont un produit de la région méditerranéenne, non pas en soi, mais dans le cadre 

d’un cycle d’échanges entre toutes les civilisations. C’est seulement ainsi que 

l’historien peut contribuer à éclairer le débat qui anime plusieurs pays de ce monde 

antique – j’entends le débat sur l’innovation et la tradition ». (p.376) 21  

Dans cette perspective, le rôle de l’historien des sciences apparait clairement : 

contribuer à éclairer le débat sur le rapport entre tradition et modernité. C’est ce que Rashid a 

exprimé comme la lutte entre tradition et innovation. Ce rôle rejoint celui joué par l’historien 

de sciences au XVIIIe siècle. L’historien fournit la matière à partir de laquelle le philosophe 

peut déduire le progrès de l’esprit humain et mettre en évidence les mécanismes internes de 

ce progrès, qui sont incarné dans l’unité du avoir humain.22 L’historien du XVIIIe siècle 

partage avec l’image de l’historien proposée par Rushdi Rashed à la fin de ce siècle, la lutte 

entre tradition et modernité. Le premier défendait la science, fer de lance de la modernité, et 

s’opposait à la tradition, incarnée par les institutions anciennes et leurs valeurs, le second se 

trouve dans une position presque identique, à la fois de soutien et d’opposition.23 

L’histoire des sciences est-elle donc valable aujourd’hui ?  

 
21 Le défaut de cette perspective est qu'elle restreint l’ancien monde aux civilisations méditerranéennes et 

néglige d’autres civilisations aussi importantes en Inde et en Chine, comme si c'est une question d'autodéfense 

contre l’ego occidental démesuré, sans aucun rapport aux autres dans ce conflit ou cette polarisation. De plus, 

cette perspective ne considère pas l'histoire des sciences comme intrinsèquement digne d'étude, mais juste afin 

de participer au « débat sur l'innovation et l’imitation». Cette position pourrait être une conséquence de l'époque 

où il  avait écrit le texte, une période de vif conflit autour de la question de l'héritage et de la modernité, et qui a 

fait l'objet de nombreux ouvrages et articles. 
22 C’est ce qu'exprime le livre de Condorcet : 

Condorcet, Esquisse d'un tableau Historique des Progrès de l'Esprit humain, C'est la dernière chose qu'écrit 

Condorcet : (1793). 

Auguste Comte s'est largement inspiré de cet ouvrage pour élaborer sa vision de l'histoire, la loi des trois phases 

et, surtout, l'idée de l'unité du savoir humain. 
23 C’est ce que confirme, d'abord, l'adhésion de Rashid au positivisme et, puis, son recours à l'histoire des 

sciences pour défendre les valeurs rationnelles contre les valeurs irrationnelles (salafistes). Cette perspective l'a 

peut-être conduit, dans sa dernière encyclopédie, publiée sous le titre « Ishraqah », à exclure certaines sciences 

arabes importantes, telles que la science du langage et la science de la logique, se limitant à ce que l'on appelle 

les « Sciences exactes », sans l’indiquer explicitement dans les titres des trois volumes, car le titre suggère un 

quatrième volume aux sciences instrumentales et aux sciences humaines. Sinon, il aurait dû le vérifier, comme 

on le trouve, par exemple, dans les titres des ouvrages susmentionnés du chercheur Niebuhr, qui ne parle que 

des sciences exactes. Voir les titres de certains ouvrages dans la note 6 ci-dessus. 

Le Regard, l'être et l'apparence Paris Ed. du Seuil 1988. 



227 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

Le moins que l’on puisse dire de cette situation c’est qu’elle a quasiment vidé 

l’histoire des sciences de sa vocation première, la réduisant à un instrument de 

développement et du mouvement des Lumières. Dans quelle mesure peut-elle remplir ce 

rôle ? Avons-nous réellement besoin d’une histoire des sciences, puisqu’elle fait parfois plu 

de mal que de bien ? Un historien de sciences contemporaines peut être enclin à la 

simplification excessive. Ceci conduit parfois à une forme d’exploitation de ces 

simplifications pour défendre  l’existence de nouvelles sciences au sein de textes doctrinaux 

anciens. C’est une tendance que je n’ai pas abordée comme une branche de l’histoire des 

sciences, car elle se nourrit des erreurs des historiens ou plus précisément, des erreurs de ceux 

dont la culture et la préparation ne les ont pas équipés pour entreprendre cette tache. 

L’histoire des sciences nous apparaît donc comme une question épineuse et complexe, à 

moins que les institutions ne s’engagent à ce qu’elle soit consacrée à elle-même, c’est-à-dire 

la recherche de la vérité. De plus, le critère que nous avons qualifié de rigueur scientifique, 

auquel Rushdi Rashid et ses pairs adhèrent encore dans la plupart des études, est aujourd’hui 

remis en question voire révisé.  

Les textes anciens, tels que l’astronomie et l’optique de Ptolémée, prennent en 

compte, du moins en apparence, la mesure et l’expérimentation. Cependant, de l’avis des 

historiens des sciences modernes (comme Gérard Simon), ils restent attachés à l’ancienne 

conception de l’analogie et non celle de la représentation. 24 Gérard Simon figurait parmi 

ceux que Rashid avait choisis comme lecteurs et relecteurs des textes de la dernière 

encyclopédie historique.25 Dans quelle mesure pouvons-nous nous accorder sur un ensemble 

de principes qui établissent l’histoire des sciences sans tomber dans la contradiction et le 

désaccord, sans succomber à un triomphalisme odieux ni à une exclusion humiliante ? Et sans 

nous accrocher à des principes ou des normes dépassées par la réalité scientifique et que les 

historiens n’ont pas su suivre ?  

En effet, si l’on considère les choses sous cet angle, on aboutit à la conclusion nihiliste 

évoquée en introduction. C’est la conclusion de Michel Serres, qui nie l’existence même 

d’une histoire des sciences. Il explique cela en affirmant que ce qui existe n’est pas de 

l’histoire au sens strict, car elle ne repose pas sur une critique radicale de la classification des 

sciences.26 Si tel est le cas dan les pays occidentaux, c’est encore plus vrai chez nous. Cela a 

conduit le professeur Yafout à qualifier les ouvrages historiques arabes d’ »orientalisme 

inverse ». Ces ouvrages, comme nous l’avons constaté, se caractérisent par l’idéalisation et la 

glorification, ou la nostalgie d’un passé plus heureux, et par le remplacement de 

l’eurocentrisme envahissant par un centrisme qui fut jadis le nôtre. Le professeur Yafout ne 

fait aucune exception à cette règle, sauf pour les travaux Rushdi Rashid et de ses semblables, 

 
24 C’est ce que nous remarquons, par exemple, dans son livre. 
25 Voir :  

Histoire des Sciences arabes 3, Volumes Ed. Seuil octobre 1997 (sous la direction de Roshdi). 

Rashed avec la collaboration de Régis Morelon I. Astronomie technique et appliquée; II. Mathématiques et 

physique, III technologie alchimie et science de la vie. 

Voir la liste des collaborateurs de cet ouvrage dans le volume 1, p. 14 de l'avant-propos de Rushdi Rashid). 
26 Voir la position exprimée par Kneglam dans Idéologie et Rationalité, ayant commenté cela en soulignant que 

l'œuvre critique conditionnelle avait été trouvée dans un ouvrage universitaire non publié, Était-ce là l'intention 

de Michel Sarr ? 



228 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

qui reposent sur deux piliers : 1-les recherches scientifiques sur le patrimoine, 2- les études 

sérieuses.27  

Yafout choisit de renforcer le pilier fondamental que représente la mise ne valeur du 

corpus d’œuvres scientifiques accumulées « depuis au moins sept siècles, consignées dans 

des centaines de milliers de volumes répartis à travers le monde », « dans un format 

scientifique respectable ».28 Il néglige le deuxième point mais cette approche exige de 

s’armer non seulement d’idéologie contemporaine, mais aussi d’une vision claire de l’histoire 

de sciences sans en exclure aucune partie, comme on le constate dans l’ouvrage supervisé par 

Rushdi Rashid.  

En l’absence d’un rôle clair et exhaustif, qui exige des efforts et une patience 

considérables de la part des individus jusqu’à ce que l institutions soient convaincues de 

l’importance de cette tâche, nous nous contentons d’entreprendre certains travaux liés à ce 

qui a été une source de préoccupation pour nos chercheurs dans leurs études sur le patrimoine 

antique. Ce patrimoine nous a été légué par les Grecs et d’autres civilisations telles que 

l’Egypte, l’Inde, la Chine et Babylone.  

Cette inquiétude les amena à remettre en question telle ou telle école, à proposer des 

alternatives ou à contester certaines théories qui allaient, d’une manière ou d’une autre, 

constituer le fondement des théories médiévales européennes. Cette période a mené à la 

modernité ou a posé les bases des théories modernes comme en témoignent les travaux de 

Maragha sur la révolution copernicienne et ceux des mathématiciens arabes en rapport avec 

les mathématiques contemporaines. A ce propos, on peut citer les travaux de Rashid, Saliba 

et Sabra … En matière de physique et de mécanique, la question soulève des doutes renforcés 

durant le Moyen-âge et la Renaissance qui ont servi de base à un réexamen à l’époque 

moderne, même si les scientifiques contemporains ne le reconnaissent pas. Dans ce contexte, 

j’ose affirmer que mes articles publiés trouvent leur raison d’être et leur orientation29 dans le 

fait que ce qui caractérise ces doutes est leur lien indissociable avec le texte d’Aristote.  

Donc, on peut qualifier ces doutes de « sous-entendus » à l’égard d’Aristote, 

semblables à ceux d’Ibn Al-Haytham à l’égard de Ptolémée30. Ces doutes ont servi de point 

 
27 Voir Salem Yafout, Ibid, pp. 22-23. 
28 Idem, p. 23. Il faut signaler que la conclusion du professeur Yagout dans son chapitre correspond presque à ce 

que l’on trouve dans le second chapitre de l’ouvrage d’Al-Jabiri susmentionné, où il dit : « nous croyons qu’une 

étude historique approfondie de Galilée et de Descartes nous dotera des outils intellectuels qui nous permettront 

de faire une découverte scientifique (...) pour diverses figures emblématiques de notre patrimoine (...) Il n'y a 

qu'une seule voie qui nous guide vers « la science arabe » (...) C'est de s'immerger dans l'étude de la pensée 

scientifique moderne et de son développement, et de s'efforcer de l'assimiler et de représenter, p 234. 
29 Les textes auxquels je fais référence sont : (1) 

 .[154- 139] المجلةّ التونسيّة للدراسات الفلسفيةpubliée dans le numéro 14/13 de 1993ّ ,النقد الباجوي لديناميكا أرسطو

 .idem, numéro 16/15, 1995. [59-80] ,من جديد حول الثورة الكوبارنيكيّة2

 .[38 - 21] نظريةّ العلم عند العربفي العصر الوسيط ،مجلةّ المدار-3

مجلةّ المدار -بعض جوانب الديناميكا السينويةّ -4 numéro 10, 1994 [43 - 55]. 

5-البصريّات بين ابن الهيثم و ابن رشد ، المجلةّ التونسيّة للدراسات الفلسفيةّ  , numéro19 1998. [101 - 114] 
بطليموس30  « est un ouvrage d'Ibn al- Haytham, où il a essayé de s'inspirer des « Doutes sur Galien »الشكوك على 

d'Abu Bakr Al-Razi, comme l'indique Pines dans son article publiée au tome II de ses Œuvres complètes (The 

Collected Works). Il ne reste que publier un ouvrage global traitant les doutes sur Aristote, un ouvrage qui n’est 

pas écrit par les savants arabes médiévaux, et dont on pourrait imaginer certains de ses chapitres dans une étude 

moderne rassemblant toutes les critiques formulées par les philosophes et érudits arabes à l'encontre de 

l’Instituteur grec Aristote. 



229 | Journal of Scientific and Human Dimensions   

 

de départ aux études des astronomies de Maragheh. Ces érudits reprochent à Ibn al-Haytham 

de s’être focalisé sur les contradictions de Ptolémée sans proposer d’alternatives. Or, le fait 

de s’attarder sur les contradictions ou de souligner les lacunes dans ces domaines révèle des 

tensions au sein de la communauté scientifique.  

Les penseurs médiévaux ont du se rendre compte que cette tension se traduisait dans 

les domaines de la mécanique, de l’optique, et même de l’astronomie elle-même, à travers le 

débat entre naturalistes et « géomètres ». La bonne voie vers la recherche scientifique dans 

ces domaines consiste à intégrer la physique et les mathématiques en une théorie unique. Par 

exemple, l’existence physique d’un rayon, comme le soutient Gérard Simon est ce qui a 

transformé l’optique géométrique en optique moderne.  

Cette tension ne se limite pas aux places publiques ; on la retrouve également dans des 

débats célèbres entre Metta Ibn Yunus et al-Sirafi, et le débat entre Ibn Baja et Plotémée. Ce 

sont des exemples de sujets d’études dont on peut explorer les problématiques et les 

dimensions philosophiques. Comme indiqué, nous ne proposons ni alternative ni programme 

de travail allant au-delà de ceux présentés ici. En effet, tout programme de recherche, même 

mené à terme, se limite souvent à un exercice purement théorique. Cela ne contribue pas non 

plus au progrès de l’histoire de sciences. Dans ce domaine, les progrès dépendent de 

l’application pratique et des résultats concrets, et non de directives programmatiques/ ce 

domaine demeure un terrain de compétition et n’a pas encore atteint la maturité nécessaire 

pour qu’un consensus se dégage sur un ensemble de règles, de valeurs, de principes 

définissant un programme et l’imposant à tous ceux qui y travaillent.  

 

 

 

 
Il est à noter que les doutes d'Ibn al- Haytham concernant Ptolémée ont suscité l'intérêt des astronomes d'Orient 

comme d'Occident. En effet, il avait été critiqué par Ibn Baja, estimant que son auteur était peu instruit en 

astronomie. Il avait été critiqué également par les érudits de Maragha, comme Mu'ayyad Din al-Ardi, qui dit à 

propos de Ptolémée : « Après lui, personne n'a achevé correctement cette œuvre, et aucun savant postérieur n'a 

ajouté ni retranché à son travail, mais ils l’ont tous suivi. » D'autres se sont contenté d'exprimer leurs doutes 

sans plus rien apporter, comme Abu Ali Ibn al-Haytham et Ibn al-Aflah al-Maghribi », الهيئة  édité et ,كتاب 

présenté par George Saliba, Centre d’études de l’Union arabe, Série d’histoire des sciences arabes (2), 2e 

édition, 1995, p 214. 


